
1 

 

                         

 

 

 



i 

 

     
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PEMERINTAH KOTA DENPASAR 

DINAS KEBUDAYAAN 



ii 

 

BUNGBANG 
TRADISI GAMELAN ANYAR  

DI BANJAR TENGAH, SESETAN, KOTA DENPASAR 
 
 
 
 

Penasehat: 

Walikota Denpasar 

(I.B. Rai Dharmawijaya Mantra, SE., M.Si) 

 

Wakil Walikota Denpasar 

(I G. Ngurah Jaya Negara, SE) 

 

Pembina: 

Sekretaris Daerah Kota Denpasar 

(Drs. A.A. Ngurah Rai Iswara, M.Si) 

 

Asisten Pemerintahan dan Kesejahteraan Rakyat Sekretaris Daerah Kota Denpasar 

(I Made Toya, SH) 

 

Ketua: 

Kepala Dinas Kebudayaan Kota Denpasar 

(Drs. I Gusti Ngurah Bagus Mataram) 

 

Koordinator: 

Kepala Bidang Kesenian Dinas Kebudayaan Kota Denpasar 

(Dwi Wahyuning Kristiansanti, S.Sn., M.Si) 

 

 

Tim Penyusun: 

Dr. I Nyoman Astita, M.A 

Dewa Gede Yadhu Basudewa, S.S., M.Si 

Heri Purwanto, S.S 

 

 

 

DINAS KEBUDAYAAN KOTA DENPASAR 

2019 



iii 

 

BUNGBANG 
TRADISI GAMELAN ANYAR 

DI BANJAR TENGAH, SESETAN, KOTA DENPASAR 

 

 

 

Oleh: 

I Nyoman Astita 

Dewa Gede Yadhu Basudewa 

Heri Purwanto 

 

 

 

 

 

Diterbitkan oleh: 

DINAS KEBUDAYAAN KOTA DENPASAR 

Jl. Hayam Wuruk No. 69 Denpasar 

Telp. (0361) 243672 – Email: kebudayaan@denpasarkota.go.id 

 

 

 

 

 

Isi diluar tanggungjawab percetakan. 

Hak cipta ada pada Dinas Kebudayaan Kota Denpasar. Dilarang memperbanyak buku 

ini tanpa sepengetahuan pemegang hak cipta. Kutipan dengan 

menyebutkan/menyertakan sumbernya hanya untuk kepentingan ilmiah, pencerahan, 

seminar, aplikasi, diskusi, atau kegiatan ilmiah lainnya. 

mailto:kebudayaan@denpasarkota.go.id


iv 

 

SAMBUTAN KEPALA DINAS KEBUDAYAAN KOTA DENPASAR 

 

Om Swastyastu, 

Puji syukur kami panjatkan kehadirat Ida Sang Hyang Widhi 

Wasa, karena atas perkenan dan anugrah-Nya penyusunan kajian 

bungbang sebagai gamelan anyar yang mentradisi di Banjar Tengah 

Sesetan ini akhirnya dapat diwujudkan dengan terbitan buku elektornik 

(e-book) yang memuat kajian sejarah, budaya, seni, bentuk, fungsi, 

makna, dan upaya pelestarian sehingga nantinya dapat diapresiasi oleh masyarakat umum di 

Kota Denpasar. 

 Penyusunan kajian bungbang sebagai gamelan anyar ini bertujuan mendata karya 

seni di Kota Denpasar, khususnya seni pertunjukan yang diamanatkan dalam UU No. 5 

Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan dengan adanya sebuah pelindungan, 

pengembangan, pemanfaatan, dan pembinaan terhadap obyek pemajuan kebudayaan. Kajian 

ini merupakan sebuah langkah awal dalam melakukan upaya pelestarian warisan budaya, 

khususnya seni pertunjukan. Melalui terbitnya buku elektronik (e-book) ini akan memberikan 

pengetahuan, pemahaman, dan mewujudkan rasa bangga akan kekayaan warisan budaya 

yang tersebar di Kota Denpasar, khususnya terhadap warisan budaya yang bersifat non benda 

(intangible) sebagai pusaka budaya (cultural heritage). 

 Akhir kata kami ingin menyampaikan penghargaan dan ucapan terima kasih kepada 

tim penyusun buku sehingga mampu mempersembahkan hasil kajian akademis sebagai 

bentuk nyata dalam pemajuan kebudayaan dan pembangunan Kota Denpasar. Semoga 

melalui buku ini akan muncul lagi pemikiran serta karya-karya baru yang berkaitan dengan 

upaya pelestarian warisan budaya, khususnya seni pertunjukan di Kota Denpasar. 

Om Shanti, Shanti, Shanti Om. 

                          Denpasar, 29 November 2019 

Kepala Dinas Kebudayaan Kota Denpasar 

  

 

 

 Drs. I Gusti Ngurah Bagus Mataram 

 NIP. 19631231 198503 1 179 

 



v 

 

KATA PENGANTAR 

 

 Puji syukur kami panjatkan kehadirat Tuhan Yang Maha Esa Ida (Ida Sang 

Hyang Widhi Wasa) karena limpahan karunia-Nya buku elektronik (e-book) yang 

berjudul “Bungbang: Tradisi Gamelan Anyar di Banjar Tengah, Sesetan, Kota 

Denpasar” dapat diterbitkan sesuai dengan harapan dan tepat waktu. 

Penyusunan kajian ini merupakan sebuah upaya inventarisasi karya budaya 

yang dilaksanakan dengan mengadakan observasi, wawancara, dan studi kepustakaan 

mengenai gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan. Bungbang jika diselaraskan 

dengan katagori warisan budaya tak benda pada Konvensi UNESCO pada tahun 2003 

tentang Safeguarding Intangible Cultural Heritage masuk sebagai katagori seni 

pertunjukan. Buku elektronik (e-book) ini membahas sejarah, budaya, seni, bentuk, 

fungsi, makna, dan upaya pelestariannya di masyarakat. Penyusunan kajian ini juga 

bermaksud untuk mendokumentasikan karya budaya dan sebagai data pertimbangan 

melakukan pelestarian di Kota Denpasar, selain itu sebagai penguat identitas Kota 

Denpasar sebagai Heritage City, dan mendukung visi “Denpasar Kreatif Berwawasan 

Budaya dalam Keseimbangan Menuju Keharmonisan”. 

Pada kesempatan ini disampaikan terima kasih kepada Pemerintah Kota 

Denpasar atas segala dukungan moral maupun bantuan sarana prasarana selama 

pelaksanaan inventarisasi hingga proses penyusunan buku elektronik (e-book), 

ucapan terima kasih juga disampaikan kepada masyarakat, khususnya keluarga alm. I 

Nyoman Rembang dan masyarakat Banjar Tengah Sesetan yang telah memberikan 

kesempatan kepada kami dalam melaksanakan penelitian di lingkungannya, serta 

kepada semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu persatu yang telah membantu 

proses inventarisasi hingga penyusunan buku ini. Besar harapan kami semoga hasil 

inventarisasi warisan budaya tak benda, khususnya seni pertunjukan ini dapat 

bermanfaat bagi semua pihak.  

     Denpasar, 28 November 2019 

 Tim Penyusun 



vi 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL  ........................................................................................................... i 

SAMBUTAN KEPALA DINAS KEBUDAYAAN KOTA DENPASAR  ....................... iv 

KATA PENGANTAR ........................................................................................................ v 

DAFTAR ISI  ..................................................................................................................... vi 

DAFTAR GAMBAR ........................................................................................................ vii 

BAB I PENDAHULUAN ................................................................................................... 1 

1.1 Latar Belakang  ....................................................................................................... 1 

1.2 Maksud dan Tujuan  ................................................................................................ 6 

1.3 Ruang Lingkup dan Pelaksanaan  ........................................................................... 7 

1.4 Metode  ................................................................................................................... 7 

1.5 Pengolahan Data ..................................................................................................... 8 

BAB II GAMBARAN UMUM  .......................................................................................... 9 

2.1 Letak Geografis dan Keadaan Masyarakat Banjar Tengah Sesetan ........................ 9 

2.2 Potensi Kesenian di Banjar Tengah Sesetan ......................................................... 12 

2.3 Proses Kreatif I Nyoman Rembang Menjadi Maestro Karawitan Bali ................ 18 

2.4 Tradisi Gamelan Bungbang Anyar di Banjar Tengah Sesetan .............................. 29  

BAB III BENTUK, FUNGSI, MAKNA DAN UPAYA PELESTARIAN GAMELAN 

BUNGBANG  .................................................................................................................... 34 

3.1 Bentuk dan Instrumentasi Gamelan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan   ......... 34 

3.2 Fungsi Pertunjukan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan .................................... 45 

3.3 Makna Pertunjukan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan .................................... 49 

3.4 Upaya Pelestarian Gamelan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan ....................... 52 

BAB IV PENUTUP  ......................................................................................................... 54 

4.1 Simpulan  .............................................................................................................. 54 

4.2 Rekomendasi  ........................................................................................................ 56 

DAFTAR PUSTAKA  ...................................................................................................... 58 

 



vii 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

2.1  Gambuh di Sesetan – Kemungkinan Gambuh di Banjar Tengah Sesetan ................. 13 

2.2  Gambelan Gambuh di Sesetan – Kemungkinan Gambuh di Banjar Tengah 

       Sesetan ....................................................................................................................... 14 

2.3  Sekaa Gong Wirama Duta Ketika Latihan Bermain Gamelan Bungbang ................. 15 

2.4  Alm. I Nyoman Rembang sebagai Maestro Karawitan Bali pada Tahun 1994......... 25 

2.5  Alm. I Nyoman Rembang Ketika Memproduksi Gamelan Rindik Joged  

      Bungbung Sekitar Tahun 1988 .................................................................................... 29 

2.6  Alm. I Nyoman Rembang Sedang Melaras Nada Gamelan Bungbang Sekitar  

       Tahun 1988 ................................................................................................................ 32 

3.1 Barungan Gamelan Bungbang  ................................................................................... 37 

3.2 Bungbang Pangede (Jegogan) .................................................................................... 38 

3.3 Panggul yang Digunakan untuk Memainkan Bungbang Pangede (Jegogan) ............ 39 

3.4 Bungbang Madya (Pemade) ........................................................................................ 40 

3.5 Panggul yang Digunakan untuk Memainkan Bungbang Madya (Pemade)................ 41 

3.6 Bungbang Alit (Kantil) ................................................................................................ 42 

3.7 Panggul yang Digunakan untuk Memainkan Bungbang Alit (Kantil) ........................ 43 

3.8 Instrument Kajar, Suling, dan Cengceng Ricik pada Barungan Gamelan  

      Bungbang .................................................................................................................... 44 

3.9 Instrument Kendang Lanang Wadon, Gong Pulu, dan Gong Bermoncol pada  

      Barungan Gamelan Bungbang .................................................................................... 45 

  

 

 

 

 

 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

1.1 Latar Belakang 

Pulau Bali dikenal dengan keindahan alam, seni budaya, adat istiadat, dan 

situs-situs pura bersejarah (heritage) sehingga Pulau Bali diberi julukan sebagai 

“Pulau Dewata” dan “Pulau Seribu Pura”. Keindahan alamnya yang bertabur cagar 

budaya sejak jaman kerajaan menyatu dalam kehidupan masyarakat yang gigih 

mempertahankan tradisi adat, budaya, dan agama Hindu di Bali. Selain keindahan 

alam dan budaya, pulau Bali juga kaya dengan berbagai ragam kesenian yang 

menjadi keseharian “way of  life” orang Bali. Miguel Covarrubias mengatakan bahwa 

kesenian Bali bersifat kolektif, progresif dan terbuka. Dalam pandangan Covarrubias 

semua orang Bali adalah seniman. Tidak ada bedanya kalau mereka berasal dari 

kalangan bangsawan, pendeta, petani, laki-perempuan, anak-anak atau dewasa, 

semuanya berkontribusi dalam upacara-upacara adat maupun agama. (Island of 

Bali:1937).  

Di Bali banyak terdapat wadah berkesenian yang  disebut ”Sekaa”, yaitu  

sebuah organisasi tradisional untuk menyalurkan kesenangan/hobi (sekaa tuak, sekaa 

semal. dll). Sekaa yang menekakan aktifitasnya pada pelayanan sosial melakukan 

kegiatan berbasis gotong royong, dengan demikian mereka dapat saling bantu untuk 

meringankan beban fisik maupun finansial para anggotanya (sekaa manyi, sekaa 

mula, sekaa subak, dll). Ada juga sekaa yang lebih mengutamakan olah-ketrampilan 



2 

 

seni sebagai hobi yang sekaligus menjadi sumber penghasilan bagi anggota-

anggotanya (sekaa gong, sekaa joged, sekaa arja, sekaa Cak, sekaa Barong, sekaa 

Legong, sekaa Topeng, dll). Profesi seniman disebut ”paswaginan” yaitu keahlian 

yang dimiliki oleh orang-orang tertentu seperti: undagi (perupa),  pregina (penari), 

pengawi (sastrawan), jero dalang (penutur pewayanan),  juru kidung (penyanyi ritual) 

atau juru gambel (penabuh).  

Gamelan (dalam bhs. Bali dibaca: gambelan) adalah seni musik tradisi 

(karawitan) dengan berbagai ragam alat musik (instrument) seperti: gangsa (alat 

berbilah), gong (alat berpencon), suling (alat yang ditiup), rincik/cengceng (alat yang 

dibenturkan), rebab (alat yang digesek) dan kendang (alat bermembran yang 

dipukul). Gamelan juga dikenal sebagai seni musik khas Nusantara yang lahir dan 

berkembang di dalam kebudayaan suku-suku bangsa di Indonesia.  Gamelan Bali 

sebagai salah satu warisan budaya Nusantara yang diajarkan secara turun temurun, 

dan biasanya mengandung unsur ritual berkaitan dengan upacara-upacara keagamaan. 

Instrumentasinya terdiri dari alat-alat perkusi (pencon, bilah, membran, tiup, gesek), 

menggunakan titilaras pentatonis: selendro dan pelog. 

Gamelan Bali berevolusi sejak jaman prasejarah, jaman kerajaan, jaman 

kemerdekaan dan jaman baru. Fase-fase perkembangannya mulai dari: “Masa 

Prasejarah (2000 S.M.-Abad VIII); Masa Pemerintahan Raja-raja Bali Kuna (Abad 

IX-XIV); Masa Kedatangan Orang-orang Majapahit, Masa Kejayaan Raja-raja Gelgel 

dan Klungkung (Abad XIV-XIX); Masa Pemerintahan Belanda (1846-1945); Masa 



3 

 

Kemerdekaan (1945-Akhir Abad XX) dan Masa Kini (Akhir Abad XX-Awal Abad 

XXI)” (Bandem, Gamelan Bali Di Atas Panggung Sejarah: 2013, 15). 

Pada tahun 1972, I Nyoman Rembang membuat klasifikasi barungan gamelan 

Bali yang dikelompokkan dalam 3 (tiga) golongan yaiu: tua, madya, dan baru. 

Penggolongan ini berdasarkan pada ciri -ciri kelengkapan instrumentasi 

dan teknik permainan gamelan itu sendiri, serta berdasarkan fungsinya 

di masyarakat. Menurut Rembang bahwa makin sedikit instrumen yang 

digunakan dalam sebuah barungan  (ansambel),  dan semakin sederhana 

teknik permainan yang digunakan, maka barungan  gamelan itu 

dianggap lebih tua umurnya. Sebaliknya, semakin lengkap instrumen 

yang digunakan dalam sebuah barungan  dan semakin rumit teknik 

permainannya, maka barungan  gamelan itu dianggap lebih muda 

umurnya. (Kuliah Pengetahuan Karawitan ASTI Denpasar, 1972). Bandem 

memperkuat pendapat ini mengatakan: “Rembang ketika membuat klasifikasi ini 

nampaknya menggunakan teori evolusi atau teori perkembangan untuk memperoleh 

hasil yang sesuai dengan pemikirannya. Teori evolusi selalu melihat perkembangan 

itu diawali dari mahluk atau benda yang sederhana dan berubah menjadi lebih 

sempurna. Perkembanan semacam ini tidak dipungkiri terjadi pada gamelan Bali” 

(Bandem, Gamelan Bali Di Atas Panggung Sejarah: 2013, 49). 

Gamelan golongan Tua (wayah) diperkirakan sudah ada sebelum abad XV 

Masehi, serta pada umumnya didominasi oleh alat-alat berbentuk bilahan, seperti 



4 

 

gamelan gambang, caruk, genggong, selonding, gong luang, gong bheri, gender 

wayang, dan lain sebagainya. Gamelan golongan madya berkembang sekitar abad 

XVI-XIX Masehi, gamelan madya merupakan barungan yang sudah menggunakan 

instrumen kendang dan instrumen bermoncol, seperti gamelan semar pagulingan, 

gong gede, batel barong, bebarongan, pelegongan, joged pingitan, angklung, 

baleganjur, dan lain sebagainya. Sedangkan gamelan golongan Baru (anyar) 

merupakan pengembangan dari gamelan yang sudah ada, yaitu penggabungan 

gamelan wayah dan madya seperti gamelan gong kebyar, jegog, joged, tektekan, 

bungbang, dan lain sebagainya  

Gamelan sebagai seni musik tradisional biasanya diwariskan secara 

berkesinambungan dan  di dukung oleh masyarakatnya (Supanggah, 1995: 1). Begitu 

juga menurut Pardede (1998: 5) seni musik tradisional didasarkaan kepada proses 

penciptaannya yang lahir dari situasi sosial yang mengandung unsur-unsur kultural 

dan diwariskan secara berkesinambungan. Dari kedua pendapat di atas memberikan 

gambaran bahwa seni musik tradisional merupakan musik rakyat yang sudah lama 

ada dan diajarkan secara turun temurun dari generasi ke generasi dan masyarakat 

berperan dalam melestarikannya.  

Gamelan bungbang anyar di Banjar Tengah Sesetan pertama kali dipentaskan 

pada tanggal 16 November 1988, dalam rangka pawai pembukaan lomba desa di 

Desa Adat Sesetan, Denpasar. Gamelan bungbang ini diciptakan oleh I Nyoman 

Rembang, seorang maestro karawitan Bali kelahiran Banjar Tengah, Desa Adat 



5 

 

Sesetan. Gamelan bungbang anyar menjadi  unik karena kesederhanaannya dan 

hanya ditemukan di Banjar Tengah Sesetan. Sebagai masyarakat Kota Denpasar kita 

patut bangga dan mengapresiasi keberadaan gamelan bungbang anyar yang ada di 

Banjar Tengah Sesetan tersebut, sehingga keberadaannya perlu dilestarikan dengan 

melakukan pembinaan-pembinaan dan regenerasi. 

Keberadaan gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan sangat menarik 

untuk dikaji karena merupakan satu-satunya karya menumental yang unik dan 

mentradisi di Banjar Tengah Sesetan. Dengan menelisik proses kreatif almarhum I 

Nyoman Rembang  dapat digambarkan tentang sejarah terciptanya bungbang sebagai 

gamelan anyar, serta memahami bentuk, fungsi, makna, dan upaya-upaya 

pelestariannya. Gamelan Bungbang menjadi unik, karena gagasan musikal yang 

dihasilkan terinspirasi dari tetesen bunyi air. Gamelan bungbang dibuat dari bahan 

bambu berbentuk setengah kentongan (kulkul) dan dapat dilaras dalam nada-nada 

pelog maupun selendro. Setiap buluh bungbang merepresentasikan satu nada yang 

dimainkan oleh seorang  penabuh. Kendatipun seorang penabuh hanya memukul satu 

alat bungbang, namun peran, keterhubungan dan fungsinya dalam memainkan 

melodi, mengatur ritme dan dinamika permainan semunya terjalin sebagai satu 

kesatuan komposisi, sehingga seorang penabuh dengan satu nada bungbang dituntut 

untuk menghafal lagu secara keseluruhan. 

Tradisi gamelan bungbang anyar di Banjar Tengah Sesetan perlu 

dipublikasikan agar diketahui secara luas di wilayah Bali, Nasional sampai ke Manca 



6 

 

Negara. Berdasarkan hal tersebut Pemerintah Kota Denpasar melalui Bidang 

Kesenian Dinas Kebudayaan Pemerintah Kota Denpasar melakukan upaya 

pelestarian, pendataan inventori serta menyusun buku elektronik (e-book) yang 

nantinya diterbitkan secara online di Website Denpasar Culture dan dicetak dalam 

bentuk buku oleh Dinas Kebudayaan Kota Denpasar. 

 

1.2 Maksud dan Tujuan 

Penyusunan kajian sebagai gamelan bungbang anyar yang mentradisi Banjar 

Tengah Sesetan, Kota Denpasar ini bermaksud untuk menyempurnakan kualitas data 

yang ada, hasil yang diperoleh benar-benar merupakan data yang akurat dan dapat 

dipertanggungjawabkan, baik mengenai sejarah perkembangan, bentuk, fungsi, 

makna, dan upaya pelestariannya. Sedangkan tujuan penelitian pengkajian ini adalah 

sebagai upaya pelestarian warisan budaya tak benda dengan cara mendata gamelan 

bungbang sebagai seni pertunjukan di Kota Denpasar, sehingga nantinya dapat 

digunakan sebagai data inventori jenis-jenis gamelan anyar dan dapat digunakan 

sebagai bahan usulan penetapan warisan budaya tak benda Indonesia. Hasil kajian 

inventarisasi ini diharapkan dapat memberikan manfaat bagi dunia pendidikan dan 

kebudayaan mengenai data kajian kesenian, khususnya seni pertunjukan di Kota 

Denpasar bagi masyarakat umum. 

 

 



7 

 

1.3 Ruang Lingkup dan Pelaksanaan 

Adapun yang menjadi ruang lingkup dan pelaksanaan kegiatan penelitian 

kajian inventarisasi ini adalah bungbang sebagai gammelan anyar yang mentradisi di 

Banjar Tengah, Kelurahan Sesetan, Kecamatan Denpasar Selatan, Kota Denpasar. 

Pelaksanaan penelitian kajian inventarisasi ini dilakukan dengan cara identifikasi, 

pendeskripsian, pendokumentasian foto dan video, serta pengolahan data (analisis) 

menggunakan metode observasi, wawancara, dan studi kepustakaan. Selanjutnya 

hasil penelitian ini disajikan dalam bentuk buku elektronik (e-book) yang akan dimuat 

secara online dalam aplikasi Website Denpasar Culture. 

Penelitian kajian inventarisasi gamelan bungbang ini diawali dengan kegiatan 

observasi pada tanggal 9 dan 30 Oktober 2019, serta dilanjutkan dengan kegiatan 

wawancara dan pengambilan video dokumenter pada tanggal 14 s/d 25 Oktober  dan 

1 November 2019. 

 

1.4 Metode 

Upaya dalam memperoleh hasil yang maksimal dalam pelaksanaan penelitian 

kajian inventarisasi bungbang sebagai gamelan anyar yang mentradisi di Banjar 

Tengah Sesetan ini menggunakan beberapa metode penelitian, yaitu sebagai berikut: 

1. Observasi, merupakan teknik pengumpulan data dengan cara pengamatan 

secara langsung pada objek yang menjadi sasaran kegiatan dilokasi 

pendataan/penelitian. 



8 

 

2. Wawancara, merupakan teknik pengumpulan data melalui kegiatan tanya 

jawab dengan pihak-pihak yang dianggap mengetahui tentang keberadaan 

objek dan lingkungannya. 

3. Studi Kepustakaan, merupakan pengumpulan data melalui data pustaka atau 

sumber-sumber tertulis lain seperti buku, jurnal, artikel, dan pustaka lainnya 

yang memiliki kaitan dengan objek penelitian. 

1.5 Pengolahan Data 

Pengolahan data dilakukan ketika semua data telah terkumpul melalui metode 

observasi, wawancara, dan studi kepustakaan. Data diolah secara kualitatif maupun 

kuantitatif dan disajikan secara deskriptif dalam bentuk laporan penelitan kajian 

berupa buku elektronik (e-book) untuk dapat dipakai sebagai data inventarisasi seni 

pertunjukan, khususnya  gamelan di Kota Denpasar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

BAB II 

GAMBARAN UMUM 

 

2.1 Letak Geografis dan Keadaan Masyarakat Banjar Tengah Sesetan 

Tengah merupakan salah satu banjar adat dan dinas yang secara administarasi 

dan geografis terletak di tengah-tengah Desa Adat Sesetan, Kelurahan Sesetan, 

Kecamatan Denpasar Selatan, Kota Denpasar, Provinsi Bali. Kelurahan Sesetan 

merupakan salah satu wilayah dengan jumlah penduduk yang cukup padat di Kota 

Denpasar dengan luas wilayah sekitar 739,00 Ha, dengan batas-batas wilayah seperti 

di sebelah utara adalah Desa Dauh Puri Kelod, Kecamatan Denpasar Barat; sebelah 

selatan adalah Kelurahan Serangan, Kecamatan Denpasar Selatan; sebelah barat 

adalah Kelurahan Pedungan, Kecamatan Denpasar Selatan; dan sebelah timur adalah 

Desa Sidakarya, Kecamatan Denpasar Selatan (Profil Kelurahan Sesetan, 2018: 1). 

Sesetan sebagai desa adat dan kelurahan saat ini pada awalnya masyarakatnya 

berasal dari Desa Pedungan yang menurut cerita konon kesehariannya sebagai petani. 

Beberapa masyarakat Desa Pedungan tersebut bekerja sebagai petani disisi timur 

desa, mereka menganggap areal tersebut memiliki kondisi tanah subur dan cocok 

digunakan sebagai tempat bermukim sekaligus bercocok tanam. Lambat laun 

masyarakat yang menetap di wilayah tersebut kemudian menamai wilayahnya 

“Kesetan” yang berarti serpihan, karena wilayah tersebut memang awalnya 

merupakan serpihan/bagian dari Desa Pedungan. Nama Kesetan tersebut seiring 

berjalannya waktu berubah menjadi Sesetan hingga saat ini. Masyarakat akhirnya 



10 

 

membina dan membangun wilayah yang bernama Sesetan tersebut dengan 

membangun tempat pemukiman dan tempat suci sebagai Kahyangan Tiga seperti 

Pura Kahyangan, Pura Desa, Pura Puseh, Pura Dalem, serta Pura Taman yang 

letaknya menjadi satu dalam areal suci. Masyarakat dengan jumlahnya yang semakin 

berkembang kemudian membangun kelompok organisasi kemasyarakatan yang 

mengikat dalam kegiatan-kegiatan adat berupa banjar yang hingga saat ini berjumlah 

10 Banjar seperti Banjar Kaja, Banjar Tengah, Banjar Pembungan, Banjar Gaduh, 

Banjar Lantang Bejuh, Banjar Puri Agung, Banjar Dukuh Sari, Banjar Pegok,  Banjar 

Kaja Tempekan Kubu, dan Banjar Suwung Batan Kendal (Profil Kelurahan Sesetan, 

2014 dalam Handayani, 2015: 98-99). 

Penduduk Desa/Kelurahan Sesetan per-Tahun 2018 berjumlah 27.789 jiwa 

dengan rincian laki-laki berjumlah 14.117 jiwa dan perempuan berjumlah 14.672 

jiwa, dengan 7.460 kepala keluarga (KK). Masing-masing masyarakatnya secara 

umum mata pencaharian atau pekerjaannya petani, buruh tani, PNS, pengerajin 

industri, pedagang, peternak, nelayan, montir, dokter, bidan, perawat, TNI, POLRI, 

notaris, pengacara, dosen, guru, arsitek, seniman, karyawan swasta, wiraswasta, sopir, 

pendeta, dan buruh bangunan (Profil Kelurahan Sesetan, 2018: 9-10). 

Banjar Tengah Sesetan sebagai lokasi berkembangnya seni musik (gamelan) 

bungbang dalam penelitian kajian ini merupakan bagian dari Desa Adat atau 

Keluruhan Sesetan, yang berbatasan langsung dengan Banjar Kaja Sesetan di sebelah 

utara, Banjar Celuk Penjer di sebelah timur, Banjar Gaduh Sesetan di sebelah selatan, 



11 

 

dan Banjar Pembungan Sesetan di sebelah barat. Banjar Tengah sebagai banjar adat 

memiliki fungsi yang sama dengan banjar adat umumnya di Bali, yaitu merupakan 

bentuk kesatuan sosial yang didasarkan atas kesatuan wilayah dengan diperkuat oleh 

kesatuan adat dan kegiatan keagamaan. Banjar Tengah Sesetan secara umum 

dipimpin oleh dua orang kepala (kelihan), yaitu kelihan banjar/kelihan adat bertugas 

mengurus maupun memimpin segala urusan adat dan agama, sedangkan kelihan 

dinas/kepala lingkungan bertugas mengurus urusan administrasi pemerintahan 

masyarakat banjar. Kelihan banjar/adat di Banjar Tengah Sesetan dipilih 

berdasarkan hasil paruman agung banjar yang dilaksanakan setiap enam kali hari 

raya Galungan (kurang lebih tiga tahun) oleh delapan tempekan, seperti Tempekan 

Kaja Kangin, Tempekan Kaja Kauh, Tempekan Pekandelan Kelod, Tempekan 

Pekandelan Kaja, Tempekan Tengah Kelod, Tempekan Tengah Kaja, Tempekan 

Tegal Wangi, dan Tempekan Kubu Kidung Alas. Kelihan adat Banjar Tengah 

Sesetan selama kepengurusannya didampingi oleh petajuh (wakil ketua), penyarikan 

(sekretaris), dan patengen (bendahara) dengan tiga tahun lama masa kepengurusan. 

Masyarakat Banjar Tengah Sesetan per-Tahun 2018 berjumlah 1.408 jiwa 

yang terbagi dari 450 kepala keluarga (KK) dengan rincian laki-laki berjumlah 845 

jiwa dan perempuan 563 jiwa. Mayoritas masyarakat Banjar Tengah Sesetan 

menganut agama Hindu yang terutama masyarakat asli (adat) dan sebagian warga 

pendatang, sedangkan sebagian lagi menganut agama Islam, Kristen, dan Buddha. 

Mata pencaharian masyarakat Banjar Tengah Sesetan sebagian besar adalah PNS dan 



12 

 

karyawan swasta, sedangkan lainnya sebagai wiraswasta dan seniman. Letak wilayah 

Banjar Tengah Sesetan sangat strategis karena dekat dengan pusat Kota Denpasar 

serta sebagai jalur alternatif menuju kawasan pariwisata di Bali selatan seperti Sanur, 

Kuta, Jimbaran, Serangan, dan Nusa Dua.  

 

2.2 Potensi Kesenian di Banjar Tengah Sesetan 

 Potensi kesenian di Banjar Tengah Sesetan dapat ditelisik berdasarkan atas 

aktivitas sehari-hari masyarakat yang bergelut dalam bidang kesenian. Potensi 

merupakan sebuah kemampuan yang dimiliki manusia yang mungkin untuk 

dikembangkan, dalam hal ini adalah potensi seni yang dimiliki oleh masyarakat di 

Banjar Tengah Sesetan. Banyaknya kegiatan keagamaan dan sosial bermasyarakat di 

Banjar Tengah maupun di Desa Adat Sesetan yang tentunya menggunakan unsur 

kesenian membuat masyarakat terpacu dan telibat dalam berkesenian. Masyarakat 

Banjar Tengah Sesetan dari usia anak-anak, remaja, dewasa, lanjut usia nampak 

masih sangat antusias dalam berkesenian mengisi kegiatan keagamaan maupun sosial 

bermasyarakat. Potensi kesenian tersebut dapat dilihat dengan adanya sekaa-sekaa 

kesenian yang ada di bawah naungan Banjar Tengah Sesetan seperti Sekaa Gambuh, 

Sekaa Gong Wirama Duta, Sekaa Kesenian Legong Keraton Pangilen, Sekaa 

Bungbang, dan Sekaa Teruna Śanti Graha yang dijelaskan sebagai berikut.  

 

 



13 

 

a. Sekaa Gambuh 

Sekaa Gambuh di Banjar Tengah Sesetan merupakan kelompok perkumpulan 

masyarakat dalam berkesenian dramatari. Gambuh merupakan teater dramatari Bali 

yang dianggap paling tinggi mutunya, sehingga gerak-geraknya dianggap sebagai 

sumber segala jenis tari klasik Bali. Gambuh diperkirakan sudah ada sejak abad XV 

Masehi dengan lakon bersumber dari cerita Panji yang di dalamnya memuat unsur 

seni suara, seni drama, seni tari, dan seni sastra. Dramatari gambuh biasanya diiringi 

dengan gamelan pegambuhan dengan ciri khas sulingnya yang panjang dan besar, 

serta tokoh-tokoh yang biasa ditampilkan adalah condong, kakan-kakan, putri, 

arya/kadean-kadean, demang, temenggung, turas, penasar, dan prabu.  

Gambar 2.1 Gambuh di Sesetan – 

Kemungkinan Gambuh di Banjar Tengah 

Sesetan 

 

Foto oleh Colin McPhee Circa 1931-38 

  

(Sumber: Orbiterrecords.org 



14 

 

Tokoh-tokoh tersebut semuanya menari dengan dialog umum menggunakan 

bahasa kawi, kecuali tokoh turas, penasar, dan condong biasanya menggunakan 

bahasa Bali halus, madya, dan kasar. Mengenai sekaa gambuh di Banjar Tengah 

Sesetan ini diperkirakan sudah ada pada tahun 1930an dengan melihat hasil-hasil foto 

dokumentasi milik UCLA Ethnomusicology Archive & Colin McPhee Estate yang 

dulu foto oleh Colin McPhee Circa pada tahun 1931- 1938 di Desa Sesetan. 

 

Mengenai keberadaan gambuh sebagai kesenian dramatari di Banjar Tengah 

Sesetan saat ini sudah tidak ada lagi, karena sudah tidak adanya generasi yang 

meneruskan. Putusnya generasi dramatari gambuh di Banjar Tengah Sesetan 

diperkirakan terjadi sekitar tahun 1960an dan bukti-bukti keberadaan kesenian 

dramatari gambuh di Banjar Tengah Sesetan adalah masih disimpannya gelungan-

Gambar 2.2 Gamelan Gambuh di Sesetan 

– Kemungkinan Gambuh di Banjar 

Tengah Sesetan 

 

Foto oleh Colin McPhee Circa 1931-38 

  

(Sumber: Orbiterrecords.org 



15 

 

gelungan gambuh di Pura Pangilen Banjar Tengah Sesetan, seperti gelungan prabu, 

gelungan panji, dan gelungan bima.  

 

b. Sekaa Gong Wirama Duta 

Sekaa Gong Wirama Duta adalah komunitas masyarakat Banjar Tengah 

Sesetan dalam bermain gamelan (karawitan). Sekaa ini terdiri dari masyarakat banjar 

laki-laki yang telah menikah ataupun masih menjadi anggota Sekaa Teruna Śanti 

Graha. Kegiatan dari sekaa ini, yaitu mengiringi pelaksanaan upacara-upacara 

keagamaan dan tari-tarian yang dilaksanakan di lingkungan Banjar Tengah atau Desa 

Adat Sesetan. Sekaa gong ini juga yang sampai saat ini masih mempertahankan dan 

terus memainkan seni musik bungbang sebagai gamelan anyar di Banjar Tengah 

Sesetan. 

Gambar 2.3 Sekaa Gong Wirama Duta Ketika Latihan Bermain Gamelan Bungbang 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 



16 

 

Seni musik bungbang sebagai gamelan anyar yang diciptakan pada tahun 

1985 oleh seorang maestro karawitan Bali, ialah alm. I Nyoman Rembang dan 

dipentaskan untuk umum pertama kalinya pada tanggal 16 November 1988 di Desa 

Sesetan. Bungbang pada awalnya bernama timbung yang kemudian namanya diganti 

pada tanggal 15 Juni 1987 menjadi bungbang karena mengutip dari Kakawin 

Bharatayudha yang secara singkat memuat tulisan “…pering bungbang muni 

kanginan manguluwang yeaken tudungan nyangiring…” yang diterjemahkan secara 

bebas berarti bambu berlubang tertiup angin yang suaranya merdu meraung-raung 

bagaikan suara suling (Rembang, 1989 dalam Suadnyana, 2007: 3). 

Bungbang sebagai gamelan anyar dari kelahirannya hingga saat ini sangat 

diminati oleh masyarakat di Banjar Tengah, sehingga mampu mentradisi dari 

kalangan anak-anak hingga dewasa. Instrumen bungbang terbuat dari bambu yang di 

tengahnya berlubang menyerupai kentongan (kulkul) yang dibuat setengah, teknik 

permainannya hampir sama dengan teknik memainkan gamelan umumnya di Bali 

dengan menonjolkan permainan melodi pada bungbang jegogan serta permainan 

kekotekan pada bungbang pemade dan kantilan. Bungbang sebagai gamelan anyar 

yang mentradisi dijelaskan secara khusus mengenai sejarah, bentuk, dan fungsi, 

makna, dan upaya pelestariannya pada pembahasan berikutnya. 

 

 

 



17 

 

c. Sekaa Kesenian Legong Keraton Pangilen 

Sekaa Kesenian Legong Keraton di Banjar Tengah Sesetan merupakan 

kesenian yang disakralkan karena adanya taksu di Pura Pangilen Banjar Tengah 

Sesetan. Sekaa Kesenian Legong Keraton ini memiliki gelungan condong, dua 

gelungan legong, serta topeng (tapel) dan gelungan garuda yang sangat disakralkan, 

biasanya diupacarai sekaligus dipentaskan setiap enam bulan sekali, yaitu pada hari 

Tumpek Wayang.  Legong keraton pengilen di Banjar Tengah Sesetan bentuknya 

hampir sama dengan tari legong keraton secara umumdi Bali, yaitu sebuah tarian 

yang memiliki pembendaharaan gerak kompleks serta diikat dengan struktur tabuh 

pengiring yang konon mendapat pengaruh dari dramatari pegambuhan. Kata legong 

keraton diduga berasal dari kata “leg” yang berarti luwes lemah gemulai, kata “gong” 

berarti gamelan yang jika digabungkan menjadi legong dengan arti gerakan luwes 

yang diikat gamelan sebagai pengiringnya. Sedangkan keraton diartikan sebagai 

istana, jadi legong keraton dapat diartikan sebagai seni tari istana yang diiringi 

dengan gamelan. 

 

e. Sekaa Teruna Śanti Graha 

Sekaa Teruna Śanti Graha adalah organisasi muda-mudi Banjar Tangah 

Sesetan yang keanggotaannya terdiri dari muda-mudi yang berusia minimal 15 tahun 

atau yang sudah duduk di bangku Sekolah Menengah Atas. Sekaa Teruna Śanti 

Graha merupakan wadah kreativitas kepemudaan, khususnya dalam bidang kesenian 



18 

 

dengan memiliki kegiatan-kegiatan seperti pekan olahraga seni dalam rangka 

kelurahan, mengikuti lomba ogoh-ogoh se-Kota Denpasar dalam rangka menyambut 

tahun baru śaka (hari raya Nyepi), ngayah menari legong keraton, megambel saat 

upacara piodalan di Pura Pangilen Banjar Tengah Sesetan dan Pura Kahyangan Tiga 

di Desa Adat Sesetan. Gamelan bungbang juga sering dipentaskan dan dimainkan 

oleh anggota Sekaa Teruna Śanti Graha Banjar Tengah Sesetan. 

Sekaa-sekaa kesenian di Banjar Tengah Sesetan sesuai urain di atas tetap 

eksis karena adanya aktivitas keagamaan yang rutin dilaksanakan di oleh masyarakat 

di Banjar Tengah Sesetan. Aktivitas atau upacara keagamaan dalam pelaksanaannya 

tidak hanya menggunakan sarana upakara, namun juga melibatkan unsur-unsur 

kesenian baik itu seni pertunjukan maupun seni rupa. Adanya kesenian Legong 

Keraton Pangilen, Gong Kebyar, dan Bungbang yang tetap eksis di tengah-tengah 

peradaban kota menunjukkan keseriusan masyarakat dalam upaya pelestarian seni 

budaya yang diwariskan secara turun temurun di Banjar Tengah Sesetan. 

 

2.3 Proses Kreatif I Nyoman Rembang Menjadi Maestro Karawitan Bali 

I Nyoman Rembang lahir di Banjar Sesetan Tengah, Denpasar Selatan, pada 

15 Desember 1930 adalah seorang tokoh karawitan Bali, pencinta musik bambu dan 

pencipta gamelan Bungbang (Bumbung ciptaan Rembang). Anak ketiga dari 4 

bersaudara, ia menikah dengan Ni Ketut Rabinstiti pada tahun 1957, dan dari 

perkawinannya itu lahir Ni Diah Purnamawati (1958), I Made Mercumahadi (1962), 



19 

 

Ni Nyoman Ernadewi (1965), Ni Ketut Tilem Santilatri (1968), dan I Gede Putra 

Widyutmala (1971). I Nyoman Rembang, yang hanya mengenyam pendidikan 

Sekolah Dasar (1937 - 1942), namun sejak usia 7 tahun sudah belajar memainkan 

gamelan gender wayang di bawah bimbingan guru-gurunya, I Wayan Jiwa dan I 

Wayan Naba. (Astita, dalam Sekar Jagat: 2013).  

Bakat seni karawitan yang dimiliki I Nyoman Rembang ternyata diwarisi dari 

kedua orang tuanya, Ayahnya I Wayan Pineh sebagai penabuh gamelan dan ibunya 

Ni Nyoman Kusni sebagai penari arja dan gambuh. Selain adanya faktor genetik 

tersebut, lingkungan sekitar juga membuat I Nyoman Rembang menekuni bakatnya 

dalam bidang karawitan. Hal tersebut nampak dari dukungan kedua orang tuanya 

yang memberikan kebebasan dalam berlatih memainkan gamelan di balai banjarnya 

yaitu Banjar Tengah Sesetan.  

Seiring usianya menginjak remaja I Nyoman Rembang muda semakin suntuk 

menekuni dunia gamelan. Hampir semua jenis gamelan Bali dipelajari, mula dari 

gender wayang, gandrung, gambuh, angklung, palegongan dan gong kebyar. Pada 

tahun 1940 I Nyoman Rembang belajar gamelan gambuh dengan guru I Wayan 

Sianta dan I Gusti Made Ceteng. Dalam gamelan Gambuh I Nyoman Rembang 

belajar memainkan suling besar dan panjang memegang peranan penting dan esensial 

sebagai pemangku lagu. Sekitar tahun 1945 I Nyoman Rembang kembali berguru 

kepada I Nyoman Kaler di Banjar Pagan untuk belajar gamelan Angklung Klentang, 

setelah itu berguru kepada I Made Regog untuk belajar gamelan Gong Gede di Banjar 



20 

 

Belaluan, dan di Kesiman berguru kepada I Ketut Glebig tentang gamelan Gong 

Kebyar. I Nyoman Rembang juga disebutkan pada tahun 1960 pernah belajar Joged 

Bumbung di Desa Gladag dengan berguru kepada I Wayan Nyambleng, selain itu 

juga belajar gamelan Gambang, pada tahun 1983 belajar gamelan Slonding, dan pada 

tahun 1985 belajar gamelan Gong Luwang di Desa Singapadu Gianyar. 

Pengalamannya yang demikian luas, membuat dirinya sering mendapat 

tawaran sebagai misiator kesenian pada tingkat nasional ataupun internasional, seperti 

tahun 1948 tampil di Surabaya, pada tahun 1950 tampil di Istana Kepresidenan – 

Jakarta, dan tahun 1951 mengawali pentasnya sebagai misiator kesenian ke Srilangka, 

Colombo, Singapura, Jepang, Korea Selatan, dan Amerika. Proses kreatif sebagai 

guru seni karawitan Bali dimulainya sejak tahun 1950an melatih Gong Kebyar di 

Kabupaten Klungkung, tahun 1963 melatih gamelan Palegongan di desa Saba 

Gianyar. I Nyoman Rembang terus berkeliling Bali sebagai pelatih gamelan Gong 

Kebyar di Kabupaten Karangsem, Badung, Gianyar, dan Klungkung untuk keperluan 

festival maupun parade seni di tingkat Provinsi Bali. Tahun 1978 I Nyoman Rembang 

pernah menyusun sebuah komposisi Gegitaan berupa paduan instrument gamelan 

dengan vokal di Kabupaten Badung yang ketika itu berhasil memperoleh juara umum 

pada Festival Gong Kebyar antar Kabupetan se-Bali (Muliana, 2011: 174). 

Perjalanan karier I Nyoman Rembang sebagai guru karawtan berawal ketika 

ia bergabung dengan I Wayan Lolring, I Nyoman Kaler, dan I Gusti Putu Made Geria 

untuk mengajar karawitan Bali di Kokar Surakarta pada tahun 1952. Mengajar 



21 

 

karawitan di sekolah formal di Jawa Tengah tentu merupakan tantangan yang cukup 

berat sehingga memacu dirinya untuk terus belajar dan mengasah diri. Berkat 

bimbingan Wayan Lotring, Nyoman Kaler dan I Gusti Putu Made Geria tantangan 

tersebut dapat ia atasi dan bahkan memberikan hikmah positif menambah 

wawasannya tentang ilmu pengetahuan karawitan. Ketika tokoh-tokoh pendidikan di 

Perguruan Dwidjendra berencana mendirikan sekolah karawitan Bali pada  tahun 

1960- an, Pak Rembang ikut dilibatkan sebagai panitia pendirian Kokar Bali, dimana 

dia kemudan diangkat sebagai guru tetap sejak tahun 1963.  

Berdirinya Akademi Seni Tari Indonesia (ASTI) di tahun 1967, juga  

melibatkan I Nyoman Rembang sebagai tenaga dosen tidak tetap. Selain tugas-tugas 

mengajar di KOKAR dan ASTI, I Nyoman Rembang juga banyak membina kesenian 

di masyarakat bersama Majelis Pertimbangan dan Pembinaaan Kebudayaan 

(LISTIBIYA) Bali sejak tahun 1966. Kepakaran Pak Rembang sangat dibutuhkan 

oleh Listibiya Propinsi Bali untuk memberikan pembinaan kepada sekaa-sekaa Gong 

di desa-desa. Pengetahuan ilmu karawitan I Nyoman Rembang semakin terasah 

karena selalu dilibatkan dalam acara-acara pembinaan kesenian ke seluruh Bali.   

I Nyoman Rembang dikenal sebagai tokoh seni karawitan Bali yang sering 

tampil sebagai nara sumber dan melakukan penelitian-penelilian di bidang seni 

karawitan. HasiI penelitiannya tentang tabuh-tabuh klasik pagongan telah terbitkan 

tahun 1984. Di tahun 1970-an, Pak Rembang telah meneliti beberapa jenis 

gamelan seperti: gamelan selonding (1971), gamelan gambuh (1975), meneliti 



22 

 

musik Lombok (1976), meneliti cara-cara pembuatan gamelan Bali 

(1984/1985). Di sisi yang lain I Nyoman Rembang juga berkarya 

menciptakan tabuh kreasi dalam rangka festival Gong Kebyar antara lain: 

Sasi Karahinan (1972), Kokar Jaya (1973), Janggamure (1976), Caruk Gita 

Swadita (1978), Wiled Mayure (1982). 

I Nyoman Rembang mempunyai wawasan yang luas di dalam 

menginterpretasikan suasana tetabuhan gamelan Bali dengan menyelami 

istilah-istilah dan makna yang terkandung di balik nama-nama gending. 

Penulis sangat terkesan dengan cara Pak Rembang menginterpretasikan karya  

tabuh kreasi ketika Pak Rembang memberi nama tabuh "Paksi Ngelayang" 

untuk tabuh kreasi gong kebyar yang penulis ciptakan di tahun 1990. 

Sebagai seorang pakar karawitan, I Nyoman Rembang tidak pernah 

berhenti untuk belajar dan berkarya. Dengan kepakarannya di bidang 

karawitan Bali, I Nyoman Rembang sering diminta menjadi juri dalam 

festival-festival gong kebyar. Pengalamannya mengikuti lawatan kesenian ke 

luar daerah dan luar negeri dimanfaatkan untuk mengembangkan wawasan 

seninya. I Nyoman Rembang juga sempat mcngajar selama enam bulan, 

sebagai seorang professor tamu, di Universitas Berkley, USA. 

Penulis sendiri sebagai murid dan menjadi kolega dekat setelah 

diangkat sebagai asisten dosen di ASTI Denpasar, banyak mendapat 

pengalaman kreatif bersama almarhum. Pada tahun 1978 penulis ditugaskan 



23 

 

untuk membuat karya paduan suara yang diiringi gamelan bambu. Ketika itu 

Pak Rembang membantu penulis membuatkan instrumen bambu dengan 

bilah-bilah terpisah yang disebut "timbung" dan acara ini dalam rangka 

memeriahkan penghijauan di Desa Pipid, Kabupaten Karangasem yang 

dihadiri oleh Wakil Presiden Sudarmono. Pak Rembang juga menyarankan 

penulis menggunakan intrumen timbung ciptaannya untuk karya Uma Sadina 

I (1980) dan Uma Sadina II (1988) yang dipentaskan dalam rangka Festival 

Walter Spies. Dari kesehariannya bergelut dengan instrumen bambu dan 

didorong oleh rangsangan kreatif untuk menciptakan iringan tari ikan hias 

maka munculah gagasan sang maestro untuk membuat barungan gamelan 

bambu yang kemudian diberi nama "bungbang”. 

Munculnya ensamble bungbang pada tahun 1985 merupakan era baru 

bagi perkembangan karawitan Bali (Asnawa:  Bali Post). Gagasan untuk 

menciptakan gamelan bungbang muncul setelah Pak Rembang merasa takjub 

melihat gerakan ikan hias di sebuah restoran. Gamelan bungbang ciptaan Pak 

Rembang menggunakan ruas bambu yang ujung atasnya dicapah untuk 

mengatur nada-nada bungbang. I Nyoman Rembang menyadari bahwa laras 

bungbang dapat dibuat mengikuti nada-nada pentatonik maupun nada-nada 

saptatonik, namun di dalam eksperimen pertama Pak Rcmbang melaras nada-

nada bungbang ke dalam laras pelog lima nada. Selanjutnya dikembangkan 

menjadi sebuah barungan yang lebih lengkap dengan pembagian oktaf nada-



24 

 

nada rendah, oktaf nada-nada menengah dan oktaf nada-nada tinggi. Oktaf 

rendah berfungsi sebagai jegogan dan jublag, oktaf menengah berfungsi 

sebagai pemade, dan oktaf tinggi berfungsi sebagai  kantilan.  

Setelah menciptakan instrumen bungbang, Pak Rembang kemudian 

memikirkan gending-gending khas gamelan bungbang. Tabuh-tabuh bungbang 

ciptaanya antara lain: Keluarga Berencana Lestari (1987), Mina Pradipta 

(1989), Ngeraksa Padi Kuning (1991), Iringan Tari Melayangan (1992), 

Katibambung, Kesiar, Srinadi dan Gegandrangan (semuanya di tahun 1993). 

Pada saat Sacred Bridge Foundation Jakarta menyelenggarakan festival Sacred 

Rhythm menyambut abad ke 21, atas saran penulis I Nyoman Rembang 

diundang untuk mementaskan karya-karyanya di Jaba Pura Samuan Tiga. 

Atas kerjasama tersebut Pak Rembang diberi penghargaan dan bantuan uang 

pembinaan dari Unesco melalui Sacred Bridge Foundation Jakarta.  

 

 



25 

 

Gambar 2.4 Alm. I Nyoman Rembang 

sebagai Maestro Karawitan Bali pada Tahun 1994  

(Sumber: Repro Foto Koleksi Keluarga Alm. I Nyoman Rembang, 2019) 

 

Sebelum menciptakan gamelan bungbang, I Nyoman Rembang sudah 

berkarya menciptakan tabuh–tabuh kreasi. Pengalamannya sebagai pencipta tabuh  

berhasil menyusun komposisi Gong Kebyar dengan menggabungkan unsur-unsur 

tetabuhan gender wayang, angklung, dan gambang yang diramu menjadi kesatuan 

yang utuh. Tabuh-tabuh ciptaan I Nyoman Rembang antara lain: “Sasi Karahinan” 

pada tahun 1970 di Desa Sesetan. Pada tahun 1973 melahirkan tabuh kreasi yang 

merupakan perpaduan gamelan Bali dan Jawa yang dibuat di Sekolah Konservatori 

Karawitan dengan judul “Kokar Jaya”. Komposisi-komposisi ciptaan I Nyoman 

Rembang menggunakan instrumentasi gamelan Gong Kebyar namun teknik 

tetabuhannya diolah dan dipadukan dengan teknik gamelan Bali lainnya, seperti 

Selonding pada tahun 1974 di Desa Nongan Karangasem, selain itu menggunakan 



26 

 

juga pola-pola tetabuhan Gender Wayang, Gandrung, Angklung, dan Joged 

Bungbung yang menghasilkan garapan berjudul “Jangga Mure” (Muliana, 2011: 

175). 

Selain sebagai pelatih di masyarakat, I Nyoman Rembang sudah mengabdikan 

dirinya sebagai guru karawitan dari tahun 1952 di Sekolah Konservatori Karawitan 

Surakarta. Sebagai seorang guru Kokar Surakarta, ia tetap belajar dalam bidang 

praktik maupun teori karawitan Jawa. Pengetahuan  yang didapatkan oleh I Nyoman 

Rembang dalam belajar karawitan Jawa adalah pengalaman belajar-mengajar 

menggunakan notasi, yang sangat berbeda secara teknik ketika belajar karawitan Bali 

yang dikatakan hanya maguru kuping dan maguru panggul. Penggunaan notasi dalam 

belajar gamelan di Bali merupakan sesuatu yang baru. Hal ini menjadi menarik 

baginya karena catatan notasi tersebut dapat digunakan sebagai dokumentasi 

dikemudian hari. Pada tahun 1963 I Nyoman Rembang secara resmi pindah mengajar 

di Sekolah Konservatori Karawitan Bali, dimana ia sudah mengajar sejak sekolah 

tersebut didirikan dan ia termasuk salah satu tokoh pendirinya.  

Dengan berdirinya Akademi Seni Tari Indonesia (ASTI) pada tahun 1967 

yang kemudian bernama Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar, I Nyoman Rembang 

dipercaya sebagai dosen teori dan praktik, karena ia dikenal sebagai penyaji handal 

dan menguasai pengetahuan tentang karawitan Bali serta memiliki pengalaman 

mengajar praktik  di Sekolah Konsevatori Karawitan Surakarta. I Nyoman Rembang 

selain aktif dalam praktik seni karawitan Bali, ia juga dikenal sebagai penulis buku 



27 

 

karawitan Bali, yang digunakan sebagai materi ajar di Sekolah Konservatori 

Karawitan tersebut. Penelitian tentang gamelan Selonding di Desa Tenganan 

Pagringsingan Karangasem juga dilakukannya untuk mengetahui tentang gembelan 

Selonding secara tekstual dan konstekstual. Tahun 1975 I Nyoman Rembang juga 

membuat sebuah buku berjudul “Panittithalaning Pegambuhan” yang dimandatkan 

oleh Pemerintah Provinsi Bali, berisikan tentang pembinaan dan pengembangan seni 

klasik (Muliana: 2011).  

Sejak tahun 1974, I Nyoman Rembang sudah mulai membuat gamelan-

gamelan baru yang terbuat dari bambu. Pertimbangannya sangat sederhana karena 

kesediaan bahan yang mudah didapatkan dan proses pengerjannnya tidak 

memerlukan orang banyak.  Walaupun dikerjakan sendiri beberapa gamelan 

(instrumen) bambu dapat dihasilkan seperti: suling, grantang, timbung, guntang, dan 

rindik. Gamelan timbung dicipatakan pada tahun 1985 dan kemudian namanya 

diganti pada tanggal 15 Juni 1987 menjadi bungbang karena mengutip dari Kakawin 

Bharatayudha yang secara singkat memuat “…pering bungbang muni kanginan 

manguluwang yeaken tudungan nyangiring…” yang diterjemahkan bebasnya berarti 

bambu berlubang tertiup angin yang suaranya merdu meraung-raung bagaikan suara 

suling. Bungbang diperkenalkan dan dipentaskan secara umum pertama kalinya pada 

tanggal 16 November 1988 di Desa Sesetan ketika pembukaan lomba desa. Kata 

bungbang juga dapat diartikan sebagai permainan kata-kata (words-game). Jika kata 

bungbang dibagi menjadi dua akan memunculkan kata “bung” dan “bang”. Kata 



28 

 

“bung” dapat diasosiasikan sebagai bungbung, yaitu  instrument yang terbuat dari 

bambu, sedangkan kata “bang” merupakan akhir kata dari Rembang yaitu nama akhir 

dari I Nyoman Rembang. Istilah bungbang selain bersumber dari kutipan Kakawin 

Bharatayudha, juga dapat diartikan sebagai permainan bahasa (linguage game) 

dimana bungbang sebagai karya monumental yang diciptakan oleh I Nyoman 

Rembang identik dengan bungbungnya Rembang. 

I Nyoman Rembang sebagai seniman karawitan, guru karawitan, komposer 

gamelan, pencipta gamelan bungbang, dan sekaligus sebagai maestro karawitan Bali 

menunjukkan kecintaannya terhadap karawitan Bali. Rasa cinta tersebut tercermin 

dari pengabdiannya yang tulus dan bijak melestarikan dan mengembangkan 

karawitan Bali. Pak Rembang sudah mewariskan karya ciptanya kepada generasi 

penerusnya. Pak Rembang mendorong kreatifitas seniman-seniman muda untuk 

menciptakan karya-karya kontemporer dengan mengembangkan instrumen timbung 

dan bungbang. 

Sampai akhir ayatnya Pak Rembang bergelut dengan bambu-bambu yang 

dijadikan gamelan rindik joged, rindik gandrung dan gamelan bungbang. 

Kecintaannya terhadap musik/gamelan bambu membuat namanya identik dengan 

Bungbang dari Banjar Sesetan. Berkat jasa-jasanya di bidang pendidikan dan 

pelestarian karawitan Bali, Pak Rembang telah menerima berbagai penghargaan 

antara lain: Piagam Kerthi Budaya dari Bupati Badung (1980), Piagam Lencana 

Karya Satya dari Presidcn Soeharto (1981), Piagam Dharma Kusuma dari Gubernur 



29 

 

Mantra (1981), dan Piagam Seni dari Menteri Pendidikan dan Kebudayaan (1985). I 

Nyoman Rembang sebagai maestro karawitan Bali meninggal dunia pada hari Senin, 

30 Agustus 2001 sekitar pukul 19.00 Wita. memasuki usianya yang ke-71 Tahun.  

Gambar 2.5 Alm. I Nyoman Rembang Ketika Memproduksi Gamelan Rindik Joged Bungbung 
Sekitar Tahun 1988 

(Sumber: Repro Foto Koleksi Keluarga Alm. I Nyoman Rembang, 2019) 

 

 

2.4 Tradisi Gamelan Bungbang Anyar di Banjar Tengah Sesetan 

 Gamelan Bungbang sebagai barungan anyar diciptakan melalui proses kreatif  

alm. I Nyoman Rembang pada tahun 1985. Sebenarnya sejak tahun 1974 I Nyoman 

Rembang sudah mulai membuat gamelan-gamelan baru yang terbuat dari bahan 

bambu seperti suling, grantang, timbung, guntang, dan rindik. Pada tahun 1985 

awalnya tercipta gamelan bambu bernama timbung, kemudian namanya diganti 

menjadi bungbang pada tanggal 15 Juni 1987, mengacu kepada petikan dari Kakawin 

Bharatayudha yang memuat tulisan “…pering bungbang muni kanginan 

manguluwang yeaken tudungan nyangiring…” yang diterjemahkan secara bebas 



30 

 

berarti bambu berlubang tertiup angin yang suaranya merdu meraung-raung bagaikan 

suara suling.  Bungbang diperkenalkan dan dipentaskan secara umum pertama 

kalinya pada tanggal 16 November 1988 di Desa Sesetan dalam rangka pawai 

pembukaan lomba desa. 

 Ide dan gagasan penciptaan gamelan bungbang awalnya tercetus ketika I 

Nyoman Rembang ikut bergabung dengan Sekaa Palegongan Wreda di Hotel 

Tanjung Sari Sanur. Pemilik Hotel Tanjung Sari Sanur, Mr. Woworuntu ketika itu 

memiliki kepedulian terhadap seni karawitan Bali, walaupun ia bukan merupakan 

orang Bali.  Kepeduliannya terhadap karawitan Bali dilakukan dengan mensponsori 

komunitas kesenian di Hotel Tanjung Sari miliknya. Awalnya Woworuntu sangat 

khawatir dengan perkembangan gamelan Gong Kebyar yang terus melejit, tetapi 

ternyata membuat gamelan Bali lainnya menjadi tersisih. Gamelan Bali yang mulai 

tersisih tersebut salah satunya adalah gamelan Palegongan yang biasa digunakan 

untuk mengiringi tari Legong dan digunakan juga untuk menyajikan gending-gending 

pategak. Malah ada juga gamelan Palegongan ataupun Semara Pegulingan yang 

sampai  dilebur menjadi gamelan Gong Kebyar. Keperihatinan tersebut akhirnya 

membuat Woworuntu membeli seperangkat gamelan Palegongan yang disimpan di 

hotel miliknya dan langsung mengadakan pendekatan-pendekatan pada beberapa 

seniman karawitan di Desa Sanur. Seniman yang diajak membentuk sekaa tersebut 

adalah seniman lanjut usia (wreda) dengan pertimbangan memiliki pengalaman 

memainkan gamelan Palegongan dan Semara Pagulingan, selain itu memberikan 



31 

 

wadah untuk berkumpul untuk mengingat gending-gending Palegongan yang 

semakin ditinggalkan ketika itu (Muliana, 2011: 179).  

Woworuntu sebagai pemilik hotel biasanya sehabis latihan mengajak para  

penabuh minum sambil bersendagurau di sebuah ruangan hotel. Ruangan tersebut 

menyimpan aquarium sebagai hiasan lengkap dengan ikan-ikan menari di dalamnya. 

Salah satu penabuh yang ikut di dalam ruangan tersebut adalah I Nyoman Rembang 

yang tanpa sengaja berhadapan langsung dengan aquarium tersebut, ia terpesona 

melihat ikan-ikan yang menari tersebut dengan diiringi oleh suara rintikan air terjun. I 

Nyoman Rembang memaknai peristiwa itu sebagai tontonan seni pertunjukan, yaitu 

ikan dimaknai sebagai penari dan rintikan air dengan nada klak.. kluk.. klik.. dimaknai 

sebagai musik pengiringnya. 

Kilasan peristiwa yang dialami tanpa disengaja tersebut membuat I Nyoman 

Rembang terinspirasi untuk menuangkan ide peristiwa tersebut menjadi sebuah karya 

seni tari. Ide tersebut akhirnya disampaikan kepada Anak Agung Susilawati yang 

merupakan muridnya sekaligus pelatih tari pada komunitasnya tersebut. Seiring 

dengan berjalannya waktu dalam proses eksplorasi, I Nyoman Rembang merasakan 

kurang tepat jika ide yang muncul dari gerakan ikan-ikan di dalam aquarium tersebut 

dituangkan melalui gamelan yang telah ada. Berdasarkan hal tersebut sekitar tahun 

1985 I Nyoman Rembang mulai mencoba menciptakan gamelan baru (anyar) yang 

terbuat dari bambu, karena bambu (bungbung) jika digarap nantinya dapat 

menimbulkan suara klak.. klik.. kluk, menyerupai suara rintikan air dalam aquarium 



32 

 

yang juga awalnya menjadi inspirasi gagasannya tersebut. Gamelan baru (anyar) 

tersebut kemudian dikenal sebagai gamelan bungbang, yang kini diwarisi sebagai adi 

karya maestro karawitan I Nyoman Rembang dari Banjar Tengah, Sesetan, Kota 

Denpasar.  

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2.6 Alm. I Nyoman Rembang Sedang Melaras Nada Gamelan Bungbang  

Sekitar Tahun 1988 

(Sumber: Repro Foto Koleksi Keluarga Alm. I Nyoman Rembang, 2019) 

 

 

 Penjelasan terkait dengan peroses penciptaan tersebut direkam dalam video 

tentang biografi I Nyoman Rembang oleh salah seorang muridnya yang bernama I 

Wayan Kaler seperti dalam kutipan berikut: 

‘’… pada tahun 1985 pada saat saya menulis buku notasi lagu-lagu 

lelambatan klasik pelegongan, tiba-tiba saya teringat akan daya tarik 

atraksi aquarium yang pernah saya lihat di Hotel Tanjung Sari Sanur. 

Saya lihat bermacam-macam jenis ikan hias yang indah menari-manari 

di dalam aquarium itu. Gerak-gerik ikan terkadang cepat kemudian 

lemah gemulai dengan bentuk badan dan ekor yang berwarna-warni 

sungguh mempesona sehingga timbul pikiran saya untuk membuat 

tarian ikan hias. Inikah yang disebut inspirasi?, Kemudian saya 

berpikir tentang lagu iringannya. Kalau gerak tari meniru gerak dan 

warna ikan, iringan lagunya harus meniru suara apa?, Saya 



33 

 

memperhatikan suara butir-butir air yang jatuh dari mulut keran ke bak 

air di kamar mandi dan saya mendengar suara-suara klak... kluk.. klik.. 

saya rasa saya mendengar musik alam yang berdendang. Lantas dari 

mana saya mungkin mendapatkan nada-nada musik alam ini?, Saya 

coba dengan potongan-potongan bambu yang pada mulanya untuk 

gerantang joged bungbung, kini saya olah sedikit demi sedikit dan 

akhirnya menjadilah bentuk alat yang sekarang saya beri nama 

bungbang…” (Suadnyana, 2007: 145-146). 
 

Kutipan di atas memberikan gambaran mengenai latar belakang 

terciptanya bungbang menjadi gamelan baru (anyar) melalui proses kreatif  I 

Nyoman Rembang.  Berimajinasi dan mengolah gagasan untuk menghasilkan 

pembaharuan merupakan bagian yang tidak terpisahkan dalam berkesenian 

karena kesenian sebagai salah satu unsur kebudayaan yang selalu berubah  

mengikuti jaman dan kebutuhan masyarakat lingkungannya. Hal itulah yang 

dilakoni oleh I Nyoman Rembang dengan melakukan terobosan-terobosan dan 

eksperimen kreatif yang tiada henti dan tidak pernah puas mengikuti naluri 

berkesenian. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 

 

BAB III 

BENTUK, FUNGSI, MAKNA DAN UPAYA PELESTARIAN 

GAMELAN BUNGBANG 

  

3.1 Bentuk dan Instrumentasi Gamelan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan  

Gamelan bungbang berdasarkan bentuk, fungsi dan maknanya tergolong 

gamelan baru (anyar). Ide pembaharuan bungbungnya Rembang ini tidak terlepas 

dari pengalaman estetik yang dimiliki oleh I Nyoman Rembang sebagai ahli 

karawitan. Sedangkan gamelan baru atau disebut dengan gamelan anyar merupakan 

pengembangan dari gamelan yang sudah ada, yaitu penggabungan gamelan klasik 

dan madya seperti gamelan gong kebyar, jegog, joged, tektekan, bungbang, dan lain 

sebagainya (Suadnyana, 2007: 1-2). 

Bentuk gamelan bungbang dalam kajian ini mencakup bentuk alat 

(instrumentasi) dan bentuk pertunjukannya. Rancang bentuk bungbang yang unik dan 

sederhana dibuat dari potongan-potongan bambu untuk menghasilkan nada-nada 

pelog dan nada-nada slendro. Adapun susunan nada-nada gamelan bungbang yang 

tersusun dalam oktaf rendah adalah bungbang gede (jegogan dan jublag), disusul 

oktaf menengah (bungbang pemade), dan oktaf tinggi (bungbang kantil). Susunan di 

masing-masing oktaf dapat dikembangkan dengan menambahkan satu  atau dua oktaf 

yang sama untuk menghasilkan tekstur suara yang lebih tebal dan melibatkan 

penabuh lebih banyak. Suara bungbang dihasilkan dengan menggunakan alat 

pemukul yang disebut panggul, dan setiap bunyi (nada) yang dihasilkan terjalin ke 



35 

 

dalam melodi, bergerak mengikuti ritme dan dinamika dalam satu kesatuan 

komposisi. menampilkan lagu-lagu pategak (instrumental) maupun lagu-lagu yang 

berfungsi sebagai iringan tari-tarian. 

Bentuk pertunjukan gamelan bungbang dapat dibedakan dari jenis dan fungsi 

lagu yang dimainkan. Pertama, terdapat lagu-lagu bungbang yang masuk katagori 

lagu-lagu instrumental (gending pategak) yang dapat dimainkan sebagai pembuka 

mengawali sebuah pementasan. Gending Pategak biasanya memiliki struktur baku 

yang terdiri dari: kawitan (intro), pengawak (main body) dan pengecet (tale). Kedua, 

terdapat lagu-lagu yang ditata untuk mengiringi tari-tarian.  

Gamelan bungbang seperti penjelasan sebelumnya diciptakan untuk 

mengiringi tari ikan hias. Gerak ikan hias dan warnanya yang sangat indah dalam 

aquarium di Hotel Tanjung Sari Sanur ketika itu sangat menarik perhatian I Nyoman 

Rembang dalam melahirkan imajinasi penciptaan tari ikan hias, kemudian ia berpikir 

mengenai instrument apa yang tepat untuk mengiringi tarian ikan hias tersebut. 

Bungbang muncul karena proses kreatif I Nyoman Rembang ketika mendengarkan 

suara rintikan air yang jatuh dari mulut keran yang berbunyi klak.. klik.. kluk.. 

Instrument gamelan bungbang secara umum terbuat dari batang bambu 

berbentuk setengah kentongan (kulkul) yang ukurannya bervariasi dari 90 cm hingga 

10 cm. Jenis bambu yang digunakan adalah bambu petung untuk membuat bungbang 

pangede (jegogan) yang menghasilkan nada-nada rendah, sedangkan bungbang 

madya (pemade) dan alit (kantil) yang menghasilkan suara tinggi melengking 



36 

 

biasanya menggunakan bambu jajang. Proses dalam pembuatan alat atau instrument 

gamelan bungbang diawali dengan memilih bambu, kemudian mengeringkan, 

mengukur bambu, memotong bambu sesuai ukuran, dan penentuan nada pelog 

maupun selendro. Ketika interval nada sudah ditentukan maka bambu mulai dibentuk 

berdasarkan ukuran dari patokan nada yang sudah ada, pembentukan bambu dalam 

tahap awal pembuatan instrument biasanya dibuat lebih panjang 3 cm – 5 cm dari 

patokan ukuran standarnya, karena kualitas masing-masing bambu berbeda-beda. 

Kualitas suara dan ketepatan nada sangat ditentukan oleh kualitas bambu, mulai dari 

ukuran besar, panjang, pendek, ketebalan, umur bambu, dan tentu saja kandungan air 

di dalamnya. Setelah masing-masing instrument gamelan bungbang selesai dibentuk 

dan mencapai nada yang telah diinginkan, kemudian tahapan akhirnya adalah proses 

finishing dengan menghaluskan permukaan bambu dan mengecat ujung-ujung bambu 

untuk mempercantik tampilan. 

Berdasarkan jenis dan ukurannya alat pokok musik bungbang dapat 

dibedakan menjadi tiga, yaitu bungbang pangede (jegogan), bungbang madya 

(pemade), bungbang alit (kantil).  

 

 

 

 



37 

 

Gambar 3.1 Barungan Gamelan Bungbang 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 

 

Bungbang Pangede (Jegogan) 

 Alat atau instrument pangede pada gamelan bungbang juga disebut dengan 

jegogan yang memiliki ukuran paling besar dengan nada paling rendah. Instrument 

bungbang pangede (jegogan) terdiri dari enam bungbung dengan enam nada, yaitu 

ndēng, ndung, ndang, nding, ndong, ndēng serta kadang-kadang menggunakan juga 

pelog tujuh nada dengan menambahkan nada pemero ndeung dan ndaing dengan 

urutan nding, ndong, ndēng, ndēung, ndung, ndang, ndaing. 



38 

 

 

Bungbang pangede (jegogan) pada masa lampau ketika baru diciptakan 

bungbungnya hanya enam buah  dengan memainkan pokok nada yang disebut laras 

pelog tadi, tetapi sekarang sudah dikembangkan menjadi 12 bungbung dengan 

menambahkan enam nada lagi, yaitu nadanya menjadi berbunyi ndēng, ndung, ndang, 

nding, ndong, ndēng - ndēng, ndung, ndang, nding, ndong, ndēng. Mengenai laras 

pelog tujuh nada dulu pernah digunakan, tetapi sekarang jarang digunakan karena 

Gambar 3.2 Bungbang Pangade (Jegogan) 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 

 

 



39 

 

penabuh generasi sekarang (anak-anak) belum bisa untuk memainkannya. Bungbang 

pangede (jegogan) dalam gamelan bungbang berfungsi sebagai penekanan melodi 

gending. 

Gambar 3.3 Panggul yang Digunakan untuk Memainkan  

Bungbang Pangede (Jegogan) 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 

 

Bungbang Madya (Pemade) 

Alat atau instrument pemade pada gamelan bungbang juga disebut dengan 

bungbang madya yang memiliki ukuran sedang dengan nada lebih tinggi satu oktaf di 

atas bungbang pangede (jegogan). Instrument bungbang madya (pemade) dalam 

gamelan bungbang terdiri dari bungbung bernada ndung, ndang, nding, ndong, 

ndēng, serta dulu kadang-kadang menggunakan laras pelog tujuh nada dengan 

menambahkan nada pemero ndeung dan ndaing dengan urutan nding, ndong, ndēng, 

ndeung, ndung, ndang, ndaing. 



40 

 

Gambar 3.4 Bungbang Madya (Pemade) 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 

 

 

Bungbang madya (pemade) umumnya dimainkan oleh 10 orang penabuh 

dengan lima nada yang sama, yaitu berbunyi ndung, ndang, nding, ndong, ndēng - 

ndung, ndang, nding, ndong, ndēng. Tetapi kadang-kadang untuk membuat suasana 

menjadi lebih riuh dan megah biasanya lima pokok nada tadi dikalikan menjadi tiga 

kelompok nada pokok yang bisa dimainkan dengan 15 orang penabuh. Mengenai 

laras pelog tujuh nada dulu pernah digunakan, tetapi sekarang jarang digunakan 

karena penabuh generasi sekarang (anak-anak) belum bisa untuk memainkannya.  

Teknik pukulan yang biasa digunakan dalam memainkan bungbang madya 

(pemade) adalah ngotek, nerumpuk, dan ngatih dengan pukulan polos ataupun 

nyangsih. Bungbang madya (pemade) dalam gamelan bungbang berfungsi sebagai 

pemberi angsel-angsel dengan membuat motif tertentu dan mengisi rongga-rongga 

melodi yang dihasilkan oleh bungbang pangede (jegogan).  



41 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3.5Panggul yang Digunakan untuk Memainkan  

Bungbang Madya (Pemade) 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 

 

Bungbang Alit (Kantil) 

Alat atau instrument kantil pada gamelan bungbang juga disebut dengan 

bungbang alit yang memiliki ukuran paling kecil dengan nada melengking lebih 

tinggi dari nada bungbang madya  (pemade). Instrument bungbang alit (kantil) dalam 

gamelan bungbang terdiri dari bungbung bernada ndung, ndang, nding, ndong, 

ndēng, serta dulu kadang-kadang menggunakan laras pelog tujuh nada dengan 

menambahkan nada pemero ndeung dan ndaing dengan urutan nding, ndong, ndēng, 

ndeung, ndung, ndang, ndaing. Bungbang alit (kantil) pada dasarnya sama dengan 

bungbang pemade yang dimainkan oleh 10 orang penabuh dengan lima nada yang 

sama, yaitu berbunyi ndung, ndang, nding, ndong, ndēng - ndung, ndang, nding, 

ndong, ndēng. Tetapi kadang-kadang untuk membuat suasana menjadi lebih riuh dan 

megah biasanya lima pokok nada tadi dikalikan menjadi tiga kelompok nada pokok 



42 

 

yang bisa dimainkan dengan 15 orang penabuh. Mengenai laras pelog tujuh nada 

dulu pernah digunakan, tetapi sekarang jarang digunakan karena penabuh generasi 

sekarang (anak-anak) belum bisa untuk memainkannya. Penggunaan pelog tujuh nada 

juga tergantung pada komposisi yang dimainkan sehingga sewaktu-waktu bisa 

ditambahkan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3.2 Bungbang Alit (Kantil) 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 

 

 



43 

 

Sama halnya dengan bungbang madya (pemade), teknik pukulan yang biasa 

digunakan dalam memainkan bungbang alit (kantil) adalah ngotek, nerumpuk, dan 

ngatih dengan pukulan polos ataupun nyangsih. Bungbang alit (kantil) dalam 

gamelan bungbang berfungsi sebagai pemberi angsel-angsel dengan membuat motif 

tertentu dan mengisi rongga-rongga melodi yang dihasilkan oleh bungbang pangede 

(jegogan). Dengan susunan nada satu oktaf lebih tinggi dari bungbang madya, warna 

bunyi yang dimainkan bungbang alit juga memperkaya dan menambah tekstur bunyi. 

Gambar 3.7Panggul yang Digunakan untuk Memainkan Bungbang Alit (Kantil) 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 

 

Ketiga kelompok instrument bungbang yang terdiri dari bungbang pengede 

(besar), bungbang pemade (menengah) dan bungbang kantilan (kecil) tersebut 

merupakan instrumen pokok yang tersusun dalam 4 (empat) tingkatan oktaf.  Ketiga 

instrument pokok gamelan bungbang yang bertangga nada slendro, urutan nada-

nadanya dalam satu oktaf memiliki interval yang sama, sedangkan gamelan bungbang 

yang bertangga nada pelog, urutan nada-nadanya dalam satu oktaf memiliki susunan 



44 

 

interval yang tidak sama. Orkestrasi gamelan bungbang juga dilengkapi dengan 

instrument pendukung lainnya seperti sebuah kajar bambu yang berfungsi mengatur 

irama ketukan sebagai penuntun gending, sepasang kendang lanang wadon sebagai 

pemimpin yang mengatur tempo dan dinamika lagu, sebuah cengceng/rincik, sebuah 

gong pulu, sebuah gong pencon, dan beberapa buah suling bambu. 

Mengenai teknik yang digunakan dalam memainkan gamelan bungbang 

hampir sama dengan teknik memainkan gamelan Bali pada umumnya, yaitu 

menggunakan teknik pukul yang menonjolkan permainan melodi dan kotekan polos 

ataupun nyangsih.permainan melodi dan kotekan polos ataupun nyangsih. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3.8 Instrument Kajar, Suling, dan Cengceng Ricik pada  Barungan Gamelan Bungbang 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 

 

 



45 

 

 

3.2 Fungsi Pertunjukan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan 

Pertunjukan seni musik, khususnya seni musik tradisional dapat dibedakan 

menjadi dua menurut Hartaris (2007, 89), yaitu pertujukan musik solo dan 

berkelompok. Musik solo pertunjukannya biasa dilakukan secara individu atau 

Gambar 3.9 Instrument Kendang Lanang 

Wadon, Gong Pulu, dan Gong  Bermoncol 

pada  Barungan Gamelan Bungbang 

 

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019) 

 



46 

 

tunggal oleh pemain yang bersangkutan, baik itu permainan musik instrumen atau 

musik dengan suara (vokal). Sedangkan pertunjukan musik secara berkelompok 

dimainkan lebih dari satu pemain musik. Pertunjukan secara berkelompok ini lagi 

dibedakan menjadi beberapa jenis seperti: (1) Duet, merupakan pertunjukan yang 

dibawakan oleh dua pemain musik yang bermain secara bersama; (2) Trio, 

merupakan bentuk pertunjukan musik yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri 

dari tiga pemain musik yang bermain bersama; (3) Kuartet, merupakan bentuk 

penyajian musik yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri dari empat pemain 

musik yang bermain secara bersama; (4) Kuintet, merupakan bentuk penyajian musik 

yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri dari lima pemain musik yang bermain 

secara bersama; (5) Sextet, merupakan bentuk penyajian musik yang dibawakan oleh 

satu grup yang terdiri dari enam pemain musik yang bermain secara bersama; (6) 

Septet, merupakan bentuk penyajian musik yang dibawakan oleh satu grup yang 

terdiri dari tujuh pemain musik yang bermain secara bersama; (7) Oktet, merupakan 

bentuk penyajian musik yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri dari delapan 

pemain musik yang bermain secara bersama; dan (8) Nonet, merupakan bentuk 

penyajian musik yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri dari sembilan pemain 

musik yang bermain secara bersama. 

Pertunjukan bungbang merupakan sebuah orkestrasi yang didukung oleh 40 

sampai dengan 50 penabuh (pemain) bungbang. Setiap penabuh memainkan satu 

nada dari alat-alat musik bambu dalam berbagai ukuran. Dari sejumlah penabuh 



47 

 

tersebut dibagi ke dalam kelompok-kelompok yang berfungsi sebagai pemain 

bungbang  jegogan (10 penabuh), bungbang  jublag (10 penabuh), bungbang pemade 

(10 penabuh), bungbang kantilan (10 penabuh), bungbang kajar (satu penabuh), 

cengceng (satu penabuh), kendang (dua penabuh), gong pulu (satu penabuh), suling 

(empat - lima penabuh). Kelompok penabuh yang memainkan bungbang besar, 

menengah, dan kecil berfungsi sebagai pembawa melodi (pemangku lagu) dan 

sebagian penabuh memainkan alat ritmis lainnya sebagai pemangku irama. Penabuh 

kendang memegang peranan penting untuk mengatur tempo dan dinamika lagu yang 

dimainkan.  

Tradisi memainkan gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan berkaitan 

dengan fungsinya sebagai media estetik untuk menghibur masyarakat. Alan P. 

Merriam dalam bukunya berjudul Anthropology of Music (1964) menguraikan ada 10 

fungsi musik di masyarakat. Kesepuluh fungsi seni musik yang diuraikan oleh Alan 

P. Merrian tersebut, gamelan bungbang memenuhi kriteria fungsional sebagai 

berikut: 

a. Fungsi gamelan bungbang sebagai pengungkapan emosional (the function of 

emotional expression), merupakan seni musik yang menjadi media untuk 

mengungkapkan perasaan atau emosi I Nyoman Rembang pada masa lampau 

ketika berproses dalam mencipatakan bungbang sebagai gamelan anyar yang 

terinspirasi dari rintikan air pada aquarium yang dapat mengiringi gerak ikan 

hias sebagai tariannya. Pengungkapan emosional ini juga mampu membuat 



48 

 

pendengar ikut merasakan apa yang sedang dirasakan oleh pencipta dan 

penabuhnya. 

b. Fungsi gamelan bungbang sebagai penghayatan estetis (the function of 

aesthetic enjoyment), merupakan seni musik yang tercipta berdasarkan 

penghayatan gerak ikan hias di dalam kolam aquarium yang diiringi dengan 

nada-nada rintikan air klak… klik… kluk…, selain itu sebagai karya seni yang 

memiliki nilai keindahan dengan dapat ditemukan nilai-nilai estetisnya dari 

bunyi melodi, dinamiki, dan harmoninya. 

c. Fungsi gamelan bungbang sebagai hiburan (the function of entertainment), 

merupakan seni musik yang dari mulai diciptakan hingga sekarang memang 

digunakan sebagai media hiburan karena memiliki unsur-unsur melodi, 

harmoni, dan lirik yang membuat penikmat musik merasa terhibur dengan 

musik yang disajikan. 

d. Fungsi gamelan bungbang menjadi sarana komunikasi (the function of 

communication), merupakan seni musik yang hanya terdapat di Banjar 

Tengah Sesetan saja, dari segi teknik pembuatan dan permainannya hanya 

dapat dimengerti oleh masyarakat daerah itu sendiri dengan dapat dilihat dari 

melodi atau teks lirik musik tersebut. 

e. Fungsi gamelan bungbang sebagai kontribusi berkelanjutan dan stabilitas (the 

function of contribution to the continuity and stability of culture), merupakan 

seni musik yang dicipatakan oleh I Nyoman Rembang berisi suatu ajaran 



49 

 

berfungsi untuk melanjutkan atau meneruskan suatu ajaran kepada generasi 

selanjutnya, ajaran atau norma tersebut terus berkelanjutan sehingga gamelan 

bungbang mampu mentradisi di Banjar Tengah Sesetan. 

f. Fungsi gamelan bungbang sebagai kontribusi integrasi sosial (the function of 

contribution to the integration of society), merupakan seni musik yang 

berperan sebagai alat pemersatu di Banjar Tengah Sesetan, jika dalam satu 

kelompok memainkan musik secara bersama-sama, secara tidak langsung 

musik tersebut menjadi alat pemersatu baik antara pemain, begitu juga pemain 

dan penikmat musik.  

 

3.3 Makna Pertunjukan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan 

 Di era globalisasi yang ditandai dengan kemajuan digital 4.0 dewasa ini, 

kebersamaan dalam berkesenian dirasakan semakin langka. Generasi muda milenial 

yang ditakdirkan sebagai generasi yang berlimpah informasi dan teknologi komputer 

cenderung berperilaku disruptif perlu diberikan pendidikan berbasis gotong-royong, 

komunal, dan berkarakter untuk menguatkan jati diri mereka. Hal ini dipandang perlu 

untuk mengantisipasi perkembangan anak-anak milenial yang serba instan, kurang 

peduli dengan lingkungannya karena kecanduan game on line. Kekhawatiran generasi 

tua terhadap perkembangan anak-anak milenial yang cenderung menyendiri, egois, 

dan kurang berkomunikasi menjadi alasan utama untuk menghimpun mereka kedalam 

komunitas yang dapat menumbuhkan rasa kebersamaan. Para orang tua berkewajiban 



50 

 

untuk menuntun anak-anaknya agar menjadi dewasa dan menjadi pemimpin yang 

berguna bagi komunitas dan lingkungannya. Mereka akan merasa bangga jika tradisi-

tradisi leluhur bisa diwariskan kepada anak-anaknya. Untuk menjawab permasalahan 

di atas, para tetua selalu mendorong generasi mudanya untuk tetap mempertahankan 

potensi kesenian tradisi yang ada di Banjar Tengah Sesetan seperti: gambuh, 

palegongan dan bungbang.  

Gamelan bungbang sebagai bagian dari kehidupan masyarakat di Banjar 

Tengah Sesetan tak dipungkiri pasti mengandung nilai-nilai positif bagi masyarkat, 

khususnya dikalangan generasi muda setempat. Melalui kegiatan bermain gamelan 

bungbang mereka dapat berkumpul dan saling berkomunikasi. Bermain bungbang 

merupakan olah keterampilan untuk menguasai teknik permainan dan pencapaian 

rasa musikal. Untuk mencapai keterampilan tersebut dibutuhkan waktu latihan yang 

cukup, berinteraksi dengan pemain-pemain lainnya, mengikuti instruksi pelatih, 

mendengar dan menghafal lagu-lagu. Dalam proses pembelajaran tersebut mereka 

dituntun untuk displin menepati waktu dan belajar dengan sungguh-sungguh untuk 

mencapai target sebuah pementasan. Dalam proses pembelajaran inilah mereka akan 

merasakan makna kebersamaan yang sangat berarti untuk diterapkan di lingkungan 

keluarga maupun dalam pergaulan sosial yang lebih luas.  

  Secara filosofis dapat dibayangkan bahwa bentuk orkestrasi gamelan 

bungbang mengandung unsur-unsur demokratisasi karena peran dari setiap bungbang 

merepresentasikan keterlibatan individu secara kolektif. Bayangkan setiap nada 



51 

 

mempunyai hak dan kewajiban dalam satu kolektifitas untuk mencapai keharmonisan 

dalam sebuah komposisi. Jika  di dalam kolektifitas tersebut terjadi kekurangan dari 

satu atau sebagian nada yang hilang akan menyebabkan terjadinya ketidak 

seimbangan, tidak lengkap, dan tidak harmonis sehingga keindahan lagu tidak 

tercapai. Untuk mencapai keutuhan lagu dan komposisi setiap penabuh harus 

bekerjasama secara komunal. Kerjasama, toleransi dan kesabaran sangat penting 

untuk mengantisipasi irama diantara para pemain. Berkomunikasi dan bekerjasama di 

dalam pertunjukan bungbang adalah suasana demokratis yang melahirkan keindahan 

dengan mengutamakan kebersamaan dan saling pengertian.  

 Bermain bungbang juga dapat dibanggakan sebagai sebuah identitas. 

Gamelan bungbang kini menjadi identitas komunitas muda-mudi di Banjar Tengah 

Sesetan. Para muda-mudi yang tergabung dalam Sekaa Teruna Śanti Graha merasa 

bangga memiliki seorang tokoh seni budaya, seorang maestro karawitan I Nyoman 

Rembang yang telah mewariskan sebuah karya cipta gamelan bungbang. Mereka 

bangga untuk memanfaatkan gamelan bungbang sebagai wahana kreatif untuk 

melestarikan kesenian tradisi. Melalui gamelan bungbang mereka dapat berpartsipasi 

dalam kegiatan-kegiatan sosial dilingkungannya dan bahkan berpeluang untuk tampil 

dalam acara-acara penting di tingkat nasional maupun internasional. Gamelan 

bungbang sebagai produk identitas lokal berpotensi untuk ditingkatkan sebagai 

branding ekonomi kreatif karena memiliki keunggulan estetika yang unik dan satu-

satunya ada di Banjar Tengah Sesetan, Kota Denpasar 



52 

 

Pertunjukan bungbang di Banjar Tengah Sesetan sangat efektif sebagai media 

persembahan dan hiburan masyarakat. Tujuan filosofis persembahan kesenian adalah 

pengabdian yang tulus kepada Tuhan Yang Maha Kuasa, Ida Sang Hyang Widhi 

Wasa. Seluruh pengetahuan, tenaga dan ketrampilan yang kita miliki adalah anugrah 

dari Tuhan Yang Maha Kuasa. Maka dengan demikian mempersembahkan karya seni 

yang utama adalah menjaga keharmonisan dengan alam semesta melalui konsep 

dasar yang memenuhi unsur-unsur logika yang benar (satyam), etika yang baik 

(siwam) dan estetika yang indah (sundaram). Konsep dasar yang dimaksud juga 

sering diimplementasikan sebagai konsep Tri Hita Karana yaitu hubungan harmonis 

antara manusia dengan Tuhan, manusia dengan manusia, dan manusia dengan 

lingkungannya. Disisi yang lain persembahan kesenian juga bertujuan untuk 

menumbuhkan kesenangan, hiburan dan rasa kedamaian. Konsep dasar yang 

dijadikan pegangan untuk mencapai sasaran tersebut adalah dengan melakukan 

upaya-upaya sinkronisasi dalam berbagai aspek kehidupan berdasrkan konsep desa 

(tempat), kala (waktu), patra (keadaan). Pertunjukan bungbang yang telah mentradisi 

di Banjar Tengah Sesetan adalah sebuah pengabdian untuk mengharumkan nama 

desa sekaligus memberi hiburan bagi masyarakat desa. 

 

3.4 Upaya Pelestarian Gamelan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan 

Penduduk pulau Bali sebagian besar beragama Hindu mewarisi tradisi 

berkesenian dengan nilai-nilai siwam, satyam, sundaram. Nilai-nilai utama tersebut 



53 

 

menjadi landasan moral, etika dan estetika untuk memuliakan kehidupan secara 

sekala dan niskala. Para seniman menjunjung tinggi nilai-nilai keindahan (sundaram) 

karena mereka yakin di dalam keindahan terdapat nilai-nilai kebenaran (satyam) 

sebagai tuntunan untuk mencapai ketentraman dan kedamaian (siwam). Nilai-nilai 

kesucian, kebenaran, dan keindahan adalah tuntunan ideal para seniman sebagai 

sumber inspirasi untuk mengembangkan nilai-nilai kehidupan menuju kebahagiaan 

dan kemakmuran.  

Demikian pula halnya dengan tujuan masyarakat Banjar Tengah Sesetan di 

Kota Denpasar. Mereka berharap kehidupan berkesenian yang mereka lakoni akan 

terus hidup, berkembang dan tetap lestari. Berbagai upaya yang telah dilakukan oleh 

masyarakat untuk melestarikan gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan perlu 

mendapat perhatian dan apresiasi dari kalangan yang lebih luas termasuk dari 

Pemerintah Kota Denpasar.  

Pemerintah Kota Denpasar mempunyai kewenangan dan sekaligus 

berkepentingan untuk melakukan pembinaan teknis maupun dukungan finansial demi 

keberkelanjutan eksistensi gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan. Secara 

sosial gamelan bungbang tidak semata-mata berdmensi kesenian namun sudah 

merupakan permasalahan sosial yang terkait dengan pendidikan dan pewarisan nilai-

nilai budaya. Roadmap Denpasar sebagai Kota Kreatif telah menetapkan wilayah 

Desa Sesetan sebagai salah satu tujuan wisata yang dikemas dengan atraksi Omed-

Omedan yang berlangsung secara periodik setiap tahun dengan atraksi seni budaya. 



54 

 

BAB IV 

PENUTUP 

 

4.1 Simpulan 

Keberadaan gamelan bungbang anyar di Banjar Tengah Sestan masih perlu 

dipublikasikan agar diketahui oleh masyarakat lokal, nasional maupun internasional. 

Berdasarkan hal tersebut Pemerintah Kota Denpasar melalui Bidang Kesenian Dinas 

Kebudayaan melakukan upaya pelestarian, pendataan inventori serta menyusun buku 

elektronik (e-book) yang nantinya diterbitkan secara online di Website Denpasar 

Culture dan juga dicetak dalam bentuk buku oleh Dinas Kebudayaan Kota Denpasar. 

Gamelan bungbang anyar di Banjar Tengah Sesetan merupakan satu-satunya 

karya menumental yang unik dan mentradisi di Banjar Tengah Sesetan. Gamelan 

Bungbang menjadi unik, karena gagasan musikal yang dihasilkan terinspirasi dari 

tetesen bunyi air. Gamelan bungbang dibuat dari bahan bambu berbentuk setengah 

kentongan (kulkul) dan dapat dilaras dalam nada-nada pelog maupun selendro. Setiap 

buluh bungbang merepresentasikan satu nada yang dimainkan oleh seorang  penabuh. 

Kendatipun seorang penabuh hanya memukul satu alat bungbang, namun peran, 

keterhubungan dan fungsinya dalam memainkan melodi, mengatur ritme dan 

dinamika permainan semuanya terjalin dalam satu kesatuan komposisi, sehingga 

seorang penabuh dengan satu nada bungbang dituntut untuk menghafal lagu secara 

keseluruhan. 



55 

 

Bungbang diperkenalkan dan dipentaskan pertama kalinya pada tanggal 16 

November 1988 di Desa Sesetan dalam rangka pembukaan lomba desa. Kata 

bungbang juga dapat diartikan sebagai permainan kata-kata (words-game). Jika kata 

bungbang dibagi menjadi dua akan memunculkan kata “bung” dan “bang”. Kata 

“bung” dapat diasosiasikan sebagai bungbung yaitu instrument yang terbuat dari 

bambu, sedangkan kata “bang” merupakan akhir kata dari Rembang yaitu nama akhir 

dari I Nyoman Rembang. Istilah bungbang selain bersumber dari kutipan Kakawin 

Bharatayudha, juga dapat diartikan sebagai permainan bahasa (linguage game) 

dimana bungbang sebagai karya monumental yang diciptakan oleh I Nyoman 

Rembang identik dengan bungbungnya Rembang. 

Secara filosofis bermain gamelan bungbang identik dengan nilai-nilai 

kolektifitas untuk mencapai kehidupan yang harmonis. Bermain bungbang juga dapat 

dibanggakan sebagai sebuah identitas. Gamelan bungbang sebagai produk identitas 

lokal berpotensi untuk ditingkatkan sebagai branding ekonomi kreatif karena 

memiliki keunggulan estetik yang unik dan satu-satunya ada di Banjar Tengah 

Sesetan. Dalam konteks sosial tradisi gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan 

sangat efektif sebagai media persembahan dan hiburan masyarakat.  

I Nyoman Rembang sebagai seniman karawitan, guru karawitan, komposer 

gamelan, pencipta gamelan bungbang, dan sekaligus sebagai maestro karawitan Bali 

telah berkontribusi secara tulus dan bijak melestarikan dan mengembangkan 

karawitan Bali. Berimajinasi dan mengolah gagasan untuk menghasilkan 



56 

 

pembaharuan merupakan bagian yang tidak terpisahkan dalam berkesenian karena 

kesenian sebagai salah satu unsur kebudayaan yang selalu berubah mengikuti jaman 

dan kebutuhan masyarakat lingkungannya. Hal itulah yang dilakoni oleh I Nyoman 

Rembang dengan melakukan terobosan-terobosan dan eksperimen kreatif yang tiada 

henti dan tidak pernah puas mengikuti naluri berkeseniannya. Tradisi gamelan 

bungbang di Banjar Tengah Sesetan adalah bukti nyata hasil karya cipta Pak 

Rembang yang kini menjadi kebanggan  Sekaa Teruna Teruni Banjar Tengah Sesetan.  

Berdasarkan beberapa point tersebut di atas, tradisi gamelan bungbang anyar 

di Banjar Tengah Sesetan perlu dipublikasikan agar diketahui secara luas di wilayah 

Bali, nasional sampai ke manca negara. Berdasarkan hal tersebut Pemerintah Kota 

Denpasar melalui Bidang Kesenian Dinas Kebudayaan melakukan upaya pelestarian, 

pendataan dengan cara menginvantaris, serta menyusun buku elektronik (e-book) 

yang nantinya diterbitkan secara online di Website Denpasar Culture dan juga dicetak 

dalam bentuk buku oleh Dinas Kebudayaan Kota Denpasar. 

 

4.2 Rekomendasi 

Melalui hasil penelitian inventarisasi Bungbang: Tradisi Gamelan Anyar di 

Banjar Tengah Sesetan dapat dilaporkan bahwa gamelan bungbang merupakan asset 

seni budaya yang diwariskan oleh maestro seni karawitan I Nyoman Rembang. Untuk 

mempertahankan eksistensinya perlu adanya upaya-upaya sistematis untuk memberi 

ruang kreatif yang merangsang munculnya kreasi-kreasi baru. Kepada masyarakat 



57 

 

Banjar Tengah Sesetan, khususnya Sekaa Teruna kami merekomendasikan agar tetap 

menjaga dan melestarikan eksistensi gamelan bungbang tersebut sebagai warisan 

budaya yang nantinya tetap eksis dan lestari keberadaannya.    

Penelitian dan kajian inventariasi gamelan bungbang saat ini dapat 

diproyeksikan untuk penetapan warisan tak benda sebagai domain seni pertunjukan 

jika sudah mencapai usia 50 tahun. Melalui penelitan dan kajian seperti ini nantinya 

warisan budaya di Kota Denpaar dapat teregistrasi dengan baik, selanjutnya akan 

dikaji dan diusulkan oleh Dinas Kebudayaan Kota Denpasar ke tingkat Nasional agar 

dapat ditetapkan sebagai Warisan Budaya Tak Benda Indonesia maupun diusulkan 

untuk menjadi warisan budaya dunia yang tetapkan oleh UNESCO. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Anonim. 2018. Profil Kelurahan Sesetan. Denpasar: Kelurahan Sesetan. 

Astita, I Nyoman. 2013. “I Nyoman Rembang Pencinta Musik Bambu, Pencipta 

Gamelan Bumbang”. Sekar Jagat Bali. Denpasar: UPT Penerbitan ISI 

Denpasar. 

 

Astita, I Nyoman, dkk. 2015. Pesta Kesenian dan Budaya Bali Seni Pertunjukan 

Modal Dasar Pesta Kesenian Bali dan Pembangunan Bali Berkelanjutan. 

Denpasar: Deva Communications. 

 

Bandem, I Made. 2013. Gamelan Bali Di Atas Panggung Sejarah. Denpasar: Penerbit 

STIKOM Bali. 

 

Covarrubias, Muguel. 1937. Island of Bali. New York: A.A. Knof. 

 

Handayani, A.A. Sagung Mirah. 2015. “Tari Janger di Banjar Pegok, Desa Sesetan, 

Kota Denpasar, Kajian Bentuk, Fungsi, dan Estetika”. Tesis. Denpasar: 

Program Pascasarjana Institus Seni Indonesia. 

Hartaris, Andijaning Tyas. 2007. Seni Musik SMA Kelas XII. Semarang: Erlangga. 

Merriam, Alan P. 1964. The Antropology of Music. Evanston II: Northwestern 

University Press. 

Muliana, I Nengah. 2011. “Rembang dan Bungbang”. Gelar Jurnal Seni Budaya Vol. 

9 No. 2 Desember 2011. ISSN: 1410-9700. Hal. 171-181. Surakarta: Institut 

Seni Indonesia Surakarta. 

Pardede, Evelina. 1998. Alat Musik Tradisional Koleksi Museum Jambi. Jambi: 

Proyek Pembinaan Permuseuman Jambi. 

Suadnyana, I Kadek. 2007. “Perancangan Video Profil Gamelan Bungbang Karya I 

Nyoman Rembang di Bali dan Media Pendukungnya”. Skripsi. Yogyakarta: 

Institut Seni Indonesia Yogyakarta. 

Supanggah, R. 1995. Etnomusikologi. Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya. 

 

 



59 

 

 

 


