BUN GBAN G

TRADISI GAMELAN ANYAR DI
BANJAR TENGAH, SESETAN,
KOTA DENPASAR

DINAS KEBUDAYAAN
KOTA DENPASAR

2019



PEMERINTAH KOTA DENPASAR
DINAS KEBUDAYAAN

BUNGBANG

TRADISI GAMELAN ANYAR
DI BANJAR TENGAH, SESETAN,
KOTA DENPASAR

. | Yy
Slghtsee{g.;//‘L/
DEA(« ASAR

i The Heart of Bali
7



BUNGBANG

TRADISI GAMELAN ANYAR
DI BANJAR TENGAH, SESETAN, KOTA DENPASAR

Penasehat:
Walikota Denpasar
(1.B. Rai Dharmawijaya Mantra, SE., M.Si)

Wakil Walikota Denpasar
(I G. Ngurah Jaya Negara, SE)

Pembina:
Sekretaris Daerah Kota Denpasar
(Drs. A.A. Ngurah Rai Iswara, M.Si)

Asisten Pemerintahan dan Kesejahteraan Rakyat Sekretaris Daerah Kota Denpasar
(I Made Toya, SH)

Ketua:
Kepala Dinas Kebudayaan Kota Denpasar
(Drs. 1 Gusti Ngurah Bagus Mataram)

Koordinator:
Kepala Bidang Kesenian Dinas Kebudayaan Kota Denpasar
(Dwi Wahyuning Kristiansanti, S.Sn., M.Si)

Tim Penyusun:
Dr. I Nyoman Astita, M.A
Dewa Gede Yadhu Basudewa, S.S., M.Si
Heri Purwanto, S.S

DINAS KEBUDAYAAN KOTA DENPASAR
2019



BUNGBANG

TRADISI GAMELAN ANYAR
DI BANJAR TENGAH, SESETAN, KOTA DENPASAR

Oleh:
I Nyoman Astita
Dewa Gede Yadhu Basudewa

Heri Purwanto

Diterbitkan oleh:

DINAS KEBUDAYAAN KOTA DENPASAR
JI. Hayam Wuruk No. 69 Denpasar
Telp. (0361) 243672 — Email: kebudayaan@denpasarkota.go.id

Isi diluar tanggungjawab percetakan.

Hak cipta ada pada Dinas Kebudayaan Kota Denpasar. Dilarang memperbanyak buku
ini tanpa sepengetahuan pemegang hak cipta. Kutipan dengan
menyebutkan/menyertakan sumbernya hanya untuk kepentingan ilmiah, pencerahan,

seminar, aplikasi, diskusi, atau kegiatan ilmiah lainnya.
iii


mailto:kebudayaan@denpasarkota.go.id

SAMBUTAN KEPALA DINAS KEBUDAYAAN KOTA DENPASAR

Om Swastyastu,

& " Puji syukur kami panjatkan kehadirat lda Sang Hyang Widhi
Wasa, karena atas perkenan dan anugrah-Nya penyusunan kajian
' / bungbang sebagai gamelan anyar yang mentradisi di Banjar Tengah

Sesetan ini akhirnya dapat diwujudkan dengan terbitan buku elektornik
(e-book) yang memuat kajian sejarah, budaya, seni, bentuk, fungsi,
makna, dan upaya pelestarian sehingga nantinya dapat diapresiasi oleh masyarakat umum di
Kota Denpasar.

Penyusunan kajian bungbang sebagai gamelan anyar ini bertujuan mendata karya
seni di Kota Denpasar, khususnya seni pertunjukan yang diamanatkan dalam UU No. 5
Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan dengan adanya sebuah pelindungan,
pengembangan, pemanfaatan, dan pembinaan terhadap obyek pemajuan kebudayaan. Kajian
ini merupakan sebuah langkah awal dalam melakukan upaya pelestarian warisan budaya,
khususnya seni pertunjukan. Melalui terbitnya buku elektronik (e-book) ini akan memberikan
pengetahuan, pemahaman, dan mewujudkan rasa bangga akan kekayaan warisan budaya
yang tersebar di Kota Denpasar, khususnya terhadap warisan budaya yang bersifat non benda
(intangible) sebagai pusaka budaya (cultural heritage).

Aknhir kata kami ingin menyampaikan penghargaan dan ucapan terima kasih kepada
tim penyusun buku sehingga mampu mempersembahkan hasil kajian akademis sebagai
bentuk nyata dalam pemajuan kebudayaan dan pembangunan Kota Denpasar. Semoga
melalui buku ini akan muncul lagi pemikiran serta karya-karya baru yang berkaitan dengan
upaya pelestarian warisan budaya, khususnya seni pertunjukan di Kota Denpasar.

Om Shanti, Shanti, Shanti Om.

Denpasar, 29 November 2019
epala Dinas Kebudayaan Kota Denpasar

b
T rs&hx :{Nqurah Bagus Mataram

= NIP. 19631231 198503 1 179




KATA PENGANTAR

Puji syukur kami panjatkan kehadirat Tuhan Yang Maha Esa Ida (Ilda Sang
Hyang Widhi Wasa) karena limpahan karunia-Nya buku elektronik (e-book) yang
berjudul “Bungbang: Tradisi Gamelan Anyar di Banjar Tengah, Sesetan, Kota
Denpasar” dapat diterbitkan sesuai dengan harapan dan tepat waktu.

Penyusunan kajian ini merupakan sebuah upaya inventarisasi karya budaya
yang dilaksanakan dengan mengadakan observasi, wawancara, dan studi kepustakaan
mengenai gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan. Bungbang jika diselaraskan
dengan katagori warisan budaya tak benda pada Konvensi UNESCO pada tahun 2003
tentang Safeguarding Intangible Cultural Heritage masuk sebagai katagori seni
pertunjukan. Buku elektronik (e-book) ini membahas sejarah, budaya, seni, bentuk,
fungsi, makna, dan upaya pelestariannya di masyarakat. Penyusunan kajian ini juga
bermaksud untuk mendokumentasikan karya budaya dan sebagai data pertimbangan
melakukan pelestarian di Kota Denpasar, selain itu sebagai penguat identitas Kota
Denpasar sebagai Heritage City, dan mendukung visi “Denpasar Kreatif Berwawasan
Budaya dalam Keseimbangan Menuju Keharmonisan”.

Pada kesempatan ini disampaikan terima kasih kepada Pemerintah Kota
Denpasar atas segala dukungan moral maupun bantuan sarana prasarana selama
pelaksanaan inventarisasi hingga proses penyusunan buku elektronik (e-book),
ucapan terima kasih juga disampaikan kepada masyarakat, khususnya keluarga alm. |
Nyoman Rembang dan masyarakat Banjar Tengah Sesetan yang telah memberikan
kesempatan kepada kami dalam melaksanakan penelitian di lingkungannya, serta
kepada semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu persatu yang telah membantu
proses inventarisasi hingga penyusunan buku ini. Besar harapan kami semoga hasil
inventarisasi warisan budaya tak benda, khususnya seni pertunjukan ini dapat
bermanfaat bagi semua pihak.

Denpasar, 28 November 2019

Tim Penyusun



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..ottt e e e et a e e s nneaee e i
SAMBUTAN KEPALA DINAS KEBUDAYAAN KOTA DENPASAR .....c.ccccccvvviinnnns \Y
KATA PENGANTAR ...ttt sttt ebe st st st %
DAFTAR TSI .ottt sttt sttt et ettt ene it Vi
DAFTAR GAMBAR ..ottt e et e e e sra e e e nare e e nraeeens Vil
BAB | PENDAHULUAN ...ttt e e e nnnnee s 1
1.1 Latar BEIAKANG .....ccoiiiiiiiieieiee s 1
1.2 MaKSUG dan TUJUN ....eocveeieiiecieesieeie sttt ste e sneesteenesraesreeneens 6
1.3 Ruang Lingkup dan PelakSanaan .............cccccoveieeiieiieiecic e 7
I Y 1= (o T [ USSR 7
1.5 Pengolanan DAt ..........ccoiieiiiiiieieie s 8
BAB Il GAMBARAN UMUM ..o 9
2.1 Letak Geografis dan Keadaan Masyarakat Banjar Tengah Sesetan........................ 9
2.2 Potensi Kesenian di Banjar Tengah SeSetan .........ccocvvvineninienienene s 12
2.3 Proses Kreatif | Nyoman Rembang Menjadi Maestro Karawitan Bali ................ 18
2.4 Tradisi Gamelan Bungbang Anyar di Banjar Tengah Sesetan...............c.cccceev.e.. 29
BAB |11l BENTUK, FUNGSI, MAKNA DAN UPAYA PELESTARIAN GAMELAN
BUNGBANG ...ttt ettt et e e st e e sn e e e snae e e snte e e nnaeeennaeeenneeas 34
3.1 Bentuk dan Instrumentasi Gamelan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan ......... 34
3.2 Fungsi Pertunjukan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan.............ccccccoevvveieennnne 45
3.3 Makna Pertunjukan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan.............cccocveveiieieennnne 49
3.4 Upaya Pelestarian Gamelan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan...................... 52
BAB IV PENUTUP ..ttt e et e e e e e e e e ennees 54
4.1 SIMPUIAN oottt et e s b e et e e s reeete e snee e 54
4.2 REKOMENUAST ....veeneiiieiiieie ettt b e sbe e e 56
DAFTAR PUST AK A ettt e e st e e st a e e st e e e saa e e e sareeennaeeens 58

Vi



DAFTAR GAMBAR

2.1 Gambuh di Sesetan — Kemungkinan Gambuh di Banjar Tengah Sesetan.................. 13
2.2 Gambelan Gambuh di Sesetan — Kemungkinan Gambuh di Banjar Tengah

SBSBLAN ..ttt b et b ettt e e he e e be e raeebe e nnneenes 14
2.3 Sekaa Gong Wirama Duta Ketika Latihan Bermain Gamelan Bungbang................. 15
2.4 Alm. I Nyoman Rembang sebagai Maestro Karawitan Bali pada Tahun 1994......... 25
2.5 Alm. I Nyoman Rembang Ketika Memproduksi Gamelan Rindik Joged

Bungbung Sekitar Tahun 1988..........cccooiiiiiiiiiiiceee e 29
2.6 Alm. I Nyoman Rembang Sedang Melaras Nada Gamelan Bungbang Sekitar

TANUN 1988 ...ttt nneenn 32
3.1 Barungan Gamelan Bungbang ..o 37
3.2 Bungbang Pangede (JEJOGAN) ........ceieieiirieriiniesiieiie ettt 38
3.3 Panggul yang Digunakan untuk Memainkan Bungbang Pangede (Jegogan)............ 39
3.4 Bungbang Madya (Pemade)..........cceiririiiiiiiisieeee e 40
3.5 Panggul yang Digunakan untuk Memainkan Bungbang Madya (Pemade)................ 41
3.6 Bungbang Alit (Kantil) ........cocoiiiiii e 42
3.7 Panggul yang Digunakan untuk Memainkan Bungbang Alit (Kantil)...................... 43

3.8 Instrument Kajar, Suling, dan Cengceng Ricik pada Barungan Gamelan
BUNGDANG ..o e e 44
3.9 Instrument Kendang Lanang Wadon, Gong Pulu, dan Gong Bermoncol pada
Barungan Gamelan Bungbang..........ccccooveiiiiiiiiie e 45

vii



BAB |
PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang

Pulau Bali dikenal dengan keindahan alam, seni budaya, adat istiadat, dan
situs-situs pura bersejarah (heritage) sehingga Pulau Bali diberi julukan sebagai
“Pulau Dewata” dan “Pulau Seribu Pura”. Keindahan alamnya yang bertabur cagar
budaya sejak jaman kerajaan menyatu dalam kehidupan masyarakat yang gigih
mempertahankan tradisi adat, budaya, dan agama Hindu di Bali. Selain keindahan
alam dan budaya, pulau Bali juga kaya dengan berbagai ragam kesenian yang
menjadi keseharian “way of life” orang Bali. Miguel Covarrubias mengatakan bahwa
kesenian Bali bersifat kolektif, progresif dan terbuka. Dalam pandangan Covarrubias
semua orang Bali adalah seniman. Tidak ada bedanya kalau mereka berasal dari
kalangan bangsawan, pendeta, petani, laki-perempuan, anak-anak atau dewasa,
semuanya berkontribusi dalam upacara-upacara adat maupun agama. (Island of
Bali:1937).

Di Bali banyak terdapat wadah berkesenian yang disebut ’Sekaa”, yaitu
sebuah organisasi tradisional untuk menyalurkan kesenangan/hobi (sekaa tuak, sekaa
semal. dll). Sekaa yang menekakan aktifitasnya pada pelayanan sosial melakukan
kegiatan berbasis gotong royong, dengan demikian mereka dapat saling bantu untuk
meringankan beban fisik maupun finansial para anggotanya (sekaa manyi, sekaa

mula, sekaa subak, dll). Ada juga sekaa yang lebih mengutamakan olah-ketrampilan



seni sebagai hobi yang sekaligus menjadi sumber penghasilan bagi anggota-
anggotanya (sekaa gong, sekaa joged, sekaa arja, sekaa Cak, sekaa Barong, sekaa
Legong, sekaa Topeng, dll). Profesi seniman disebut “paswaginan” yaitu keahlian
yang dimiliki oleh orang-orang tertentu seperti: undagi (perupa), pregina (penari),
pengawi (sastrawan), jero dalang (penutur pewayanan), juru kidung (penyanyi ritual)
atau juru gambel (penabuh).

Gamelan (dalam bhs. Bali dibaca: gambelan) adalah seni musik tradisi
(karawitan) dengan berbagai ragam alat musik (instrument) seperti: gangsa (alat
berbilah), gong (alat berpencon), suling (alat yang ditiup), rincik/cengceng (alat yang
dibenturkan), rebab (alat yang digesek) dan kendang (alat bermembran yang
dipukul). Gamelan juga dikenal sebagai seni musik khas Nusantara yang lahir dan
berkembang di dalam kebudayaan suku-suku bangsa di Indonesia. Gamelan Bali
sebagai salah satu warisan budaya Nusantara yang diajarkan secara turun temurun,
dan biasanya mengandung unsur ritual berkaitan dengan upacara-upacara keagamaan.
Instrumentasinya terdiri dari alat-alat perkusi (pencon, bilah, membran, tiup, gesek),
menggunakan titilaras pentatonis: selendro dan pelog.

Gamelan Bali berevolusi sejak jaman prasejarah, jaman kerajaan, jaman
kemerdekaan dan jaman baru. Fase-fase perkembangannya mulai dari: “Masa
Prasejarah (2000 S.M.-Abad VIII); Masa Pemerintahan Raja-raja Bali Kuna (Abad
IX-X1V); Masa Kedatangan Orang-orang Majapahit, Masa Kejayaan Raja-raja Gelgel

dan Klungkung (Abad XIV-XI1X); Masa Pemerintahan Belanda (1846-1945); Masa



Kemerdekaan (1945-Akhir Abad XX) dan Masa Kini (Akhir Abad XX-Awal Abad
XXI)” (Bandem, Gamelan Bali Di Atas Panggung Sejarah: 2013, 15).

Pada tahun 1972, | Nyoman Rembang membuat klasifikasi barungan gamelan
Bali yang dikelompokkan dalam 3 (tiga) golongan yaiu: tua, madya, dan baru.
Penggolongan ini berdasarkan pada ciri-ciri kelengkapan instrumentasi
dan teknik permainan gamelan itu sendiri, serta berdasarkan fungsinya
di masyarakat. Menurut Rembang bahwa makin sedikit instrumen yang
digunakan dalam sebuah barungan (ansambel), dan semakin sederhana
teknik permainan yang digunakan, maka barungan gamelan itu
dianggap lebih tua umurnya. Sebaliknya, semakin lengkap instrumen
yang digunakan dalam sebuah barungan dan semakin rumit teknik
permainannya, maka barungan gamelan itu dianggap lebih muda
umurnya. (Kuliah Pengetahuan Karawitan ASTI Denpasar, 1972). Bandem
memperkuat pendapat ini mengatakan: “Rembang ketika membuat klasifikasi ini
nampaknya menggunakan teori evolusi atau teori perkembangan untuk memperoleh
hasil yang sesuai dengan pemikirannya. Teori evolusi selalu melihat perkembangan
itu diawali dari mahluk atau benda yang sederhana dan berubah menjadi lebih
sempurna. Perkembanan semacam ini tidak dipungkiri terjadi pada gamelan Bali”
(Bandem, Gamelan Bali Di Atas Panggung Sejarah: 2013, 49).

Gamelan golongan Tua (wayah) diperkirakan sudah ada sebelum abad XV

Masehi, serta pada umumnya didominasi oleh alat-alat berbentuk bilahan, seperti



gamelan gambang, caruk, genggong, selonding, gong luang, gong bheri, gender
wayang, dan lain sebagainya. Gamelan golongan madya berkembang sekitar abad
XVI-XIX Masehi, gamelan madya merupakan barungan yang sudah menggunakan
instrumen kendang dan instrumen bermoncol, seperti gamelan semar pagulingan,
gong gede, batel barong, bebarongan, pelegongan, joged pingitan, angklung,
baleganjur, dan lain sebagainya. Sedangkan gamelan golongan Baru (anyar)
merupakan pengembangan dari gamelan yang sudah ada, yaitu penggabungan
gamelan wayah dan madya seperti gamelan gong kebyar, jegog, joged, tektekan,
bungbang, dan lain sebagainya

Gamelan sebagai seni musik tradisional biasanya diwariskan secara
berkesinambungan dan di dukung oleh masyarakatnya (Supanggah, 1995: 1). Begitu
juga menurut Pardede (1998: 5) seni musik tradisional didasarkaan kepada proses
penciptaannya yang lahir dari situasi sosial yang mengandung unsur-unsur kultural
dan diwariskan secara berkesinambungan. Dari kedua pendapat di atas memberikan
gambaran bahwa seni musik tradisional merupakan musik rakyat yang sudah lama
ada dan diajarkan secara turun temurun dari generasi ke generasi dan masyarakat
berperan dalam melestarikannya.

Gamelan bungbang anyar di Banjar Tengah Sesetan pertama kali dipentaskan
pada tanggal 16 November 1988, dalam rangka pawai pembukaan lomba desa di
Desa Adat Sesetan, Denpasar. Gamelan bungbang ini diciptakan oleh I Nyoman

Rembang, seorang maestro karawitan Bali kelahiran Banjar Tengah, Desa Adat



Sesetan. Gamelan bungbang anyar menjadi unik karena kesederhanaannya dan
hanya ditemukan di Banjar Tengah Sesetan. Sebagai masyarakat Kota Denpasar kita
patut bangga dan mengapresiasi keberadaan gamelan bungbang anyar yang ada di
Banjar Tengah Sesetan tersebut, sehingga keberadaannya perlu dilestarikan dengan
melakukan pembinaan-pembinaan dan regenerasi.

Keberadaan gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan sangat menarik
untuk dikaji karena merupakan satu-satunya karya menumental yang unik dan
mentradisi di Banjar Tengah Sesetan. Dengan menelisik proses kreatif almarhum |
Nyoman Rembang dapat digambarkan tentang sejarah terciptanya bungbang sebagai
gamelan anyar, serta memahami bentuk, fungsi, makna, dan upaya-upaya
pelestariannya. Gamelan Bungbang menjadi unik, karena gagasan musikal yang
dihasilkan terinspirasi dari tetesen bunyi air. Gamelan bungbang dibuat dari bahan
bambu berbentuk setengah kentongan (kulkul) dan dapat dilaras dalam nada-nada
pelog maupun selendro. Setiap buluh bungbang merepresentasikan satu nada yang
dimainkan oleh seorang penabuh. Kendatipun seorang penabuh hanya memukul satu
alat bungbang, namun peran, keterhubungan dan fungsinya dalam memainkan
melodi, mengatur ritme dan dinamika permainan semunya terjalin sebagai satu
kesatuan komposisi, sehingga seorang penabuh dengan satu nada bungbang dituntut
untuk menghafal lagu secara keseluruhan.

Tradisi gamelan bungbang anyar di Banjar Tengah Sesetan perlu

dipublikasikan agar diketahui secara luas di wilayah Bali, Nasional sampai ke Manca



Negara. Berdasarkan hal tersebut Pemerintah Kota Denpasar melalui Bidang
Kesenian Dinas Kebudayaan Pemerintah Kota Denpasar melakukan upaya
pelestarian, pendataan inventori serta menyusun buku elektronik (e-book) yang
nantinya diterbitkan secara online di Website Denpasar Culture dan dicetak dalam

bentuk buku oleh Dinas Kebudayaan Kota Denpasar.

1.2 Maksud dan Tujuan

Penyusunan kajian sebagai gamelan bungbang anyar yang mentradisi Banjar
Tengah Sesetan, Kota Denpasar ini bermaksud untuk menyempurnakan kualitas data
yang ada, hasil yang diperoleh benar-benar merupakan data yang akurat dan dapat
dipertanggungjawabkan, baik mengenai sejarah perkembangan, bentuk, fungsi,
makna, dan upaya pelestariannya. Sedangkan tujuan penelitian pengkajian ini adalah
sebagai upaya pelestarian warisan budaya tak benda dengan cara mendata gamelan
bungbang sebagai seni pertunjukan di Kota Denpasar, sehingga nantinya dapat
digunakan sebagai data inventori jenis-jenis gamelan anyar dan dapat digunakan
sebagai bahan usulan penetapan warisan budaya tak benda Indonesia. Hasil kajian
inventarisasi ini diharapkan dapat memberikan manfaat bagi dunia pendidikan dan
kebudayaan mengenai data kajian kesenian, khususnya seni pertunjukan di Kota

Denpasar bagi masyarakat umum.



1.3 Ruang Lingkup dan Pelaksanaan

Adapun yang menjadi ruang lingkup dan pelaksanaan kegiatan penelitian
kajian inventarisasi ini adalah bungbang sebagai gammelan anyar yang mentradisi di
Banjar Tengah, Kelurahan Sesetan, Kecamatan Denpasar Selatan, Kota Denpasar.
Pelaksanaan penelitian kajian inventarisasi ini dilakukan dengan cara identifikasi,
pendeskripsian, pendokumentasian foto dan video, serta pengolahan data (analisis)
menggunakan metode observasi, wawancara, dan studi kepustakaan. Selanjutnya
hasil penelitian ini disajikan dalam bentuk buku elektronik (e-book) yang akan dimuat
secara online dalam aplikasi Website Denpasar Culture.

Penelitian kajian inventarisasi gamelan bungbang ini diawali dengan kegiatan
observasi pada tanggal 9 dan 30 Oktober 2019, serta dilanjutkan dengan kegiatan
wawancara dan pengambilan video dokumenter pada tanggal 14 s/d 25 Oktober dan

1 November 2019.

1.4 Metode
Upaya dalam memperoleh hasil yang maksimal dalam pelaksanaan penelitian
kajian inventarisasi bungbang sebagai gamelan anyar yang mentradisi di Banjar
Tengah Sesetan ini menggunakan beberapa metode penelitian, yaitu sebagai berikut:
1. Observasi, merupakan teknik pengumpulan data dengan cara pengamatan
secara langsung pada objek yang menjadi sasaran kegiatan dilokasi

pendataan/penelitian.



2. Wawancara, merupakan teknik pengumpulan data melalui kegiatan tanya
jawab dengan pihak-pihak yang dianggap mengetahui tentang keberadaan
objek dan lingkungannya.
3. Studi Kepustakaan, merupakan pengumpulan data melalui data pustaka atau
sumber-sumber tertulis lain seperti buku, jurnal, artikel, dan pustaka lainnya
yang memiliki kaitan dengan objek penelitian.
1.5 Pengolahan Data

Pengolahan data dilakukan ketika semua data telah terkumpul melalui metode
observasi, wawancara, dan studi kepustakaan. Data diolah secara kualitatif maupun
kuantitatif dan disajikan secara deskriptif dalam bentuk laporan penelitan kajian
berupa buku elektronik (e-book) untuk dapat dipakai sebagai data inventarisasi seni

pertunjukan, khususnya gamelan di Kota Denpasar.



BAB I1
GAMBARAN UMUM

2.1 Letak Geografis dan Keadaan Masyarakat Banjar Tengah Sesetan

Tengah merupakan salah satu banjar adat dan dinas yang secara administarasi
dan geografis terletak di tengah-tengah Desa Adat Sesetan, Kelurahan Sesetan,
Kecamatan Denpasar Selatan, Kota Denpasar, Provinsi Bali. Kelurahan Sesetan
merupakan salah satu wilayah dengan jumlah penduduk yang cukup padat di Kota
Denpasar dengan luas wilayah sekitar 739,00 Ha, dengan batas-batas wilayah seperti
di sebelah utara adalah Desa Dauh Puri Kelod, Kecamatan Denpasar Barat; sebelah
selatan adalah Kelurahan Serangan, Kecamatan Denpasar Selatan; sebelah barat
adalah Kelurahan Pedungan, Kecamatan Denpasar Selatan; dan sebelah timur adalah
Desa Sidakarya, Kecamatan Denpasar Selatan (Profil Kelurahan Sesetan, 2018: 1).

Sesetan sebagai desa adat dan kelurahan saat ini pada awalnya masyarakatnya
berasal dari Desa Pedungan yang menurut cerita konon kesehariannya sebagai petani.
Beberapa masyarakat Desa Pedungan tersebut bekerja sebagai petani disisi timur
desa, mereka menganggap areal tersebut memiliki kondisi tanah subur dan cocok
digunakan sebagai tempat bermukim sekaligus bercocok tanam. Lambat laun
masyarakat yang menetap di wilayah tersebut kemudian menamai wilayahnya
“Kesetan” yang berarti serpihan, karena wilayah tersebut memang awalnya
merupakan serpihan/bagian dari Desa Pedungan. Nama Kesetan tersebut seiring

berjalannya waktu berubah menjadi Sesetan hingga saat ini. Masyarakat akhirnya

9



membina dan membangun wilayah yang bernama Sesetan tersebut dengan
membangun tempat pemukiman dan tempat suci sebagai Kahyangan Tiga seperti
Pura Kahyangan, Pura Desa, Pura Puseh, Pura Dalem, serta Pura Taman yang
letaknya menjadi satu dalam areal suci. Masyarakat dengan jumlahnya yang semakin
berkembang kemudian membangun kelompok organisasi kemasyarakatan yang
mengikat dalam kegiatan-kegiatan adat berupa banjar yang hingga saat ini berjumlah
10 Banjar seperti Banjar Kaja, Banjar Tengah, Banjar Pembungan, Banjar Gaduh,
Banjar Lantang Bejuh, Banjar Puri Agung, Banjar Dukuh Sari, Banjar Pegok, Banjar
Kaja Tempekan Kubu, dan Banjar Suwung Batan Kendal (Profil Kelurahan Sesetan,
2014 dalam Handayani, 2015: 98-99).

Penduduk Desa/Kelurahan Sesetan per-Tahun 2018 berjumlah 27.789 jiwa
dengan rincian laki-laki berjumlah 14.117 jiwa dan perempuan berjumlah 14.672
jiwa, dengan 7.460 kepala keluarga (KK). Masing-masing masyarakatnya secara
umum mata pencaharian atau pekerjaannya petani, buruh tani, PNS, pengerajin
industri, pedagang, peternak, nelayan, montir, dokter, bidan, perawat, TNI, POLRI,
notaris, pengacara, dosen, guru, arsitek, seniman, karyawan swasta, wiraswasta, sopir,
pendeta, dan buruh bangunan (Profil Kelurahan Sesetan, 2018: 9-10).

Banjar Tengah Sesetan sebagai lokasi berkembangnya seni musik (gamelan)
bungbang dalam penelitian kajian ini merupakan bagian dari Desa Adat atau
Keluruhan Sesetan, yang berbatasan langsung dengan Banjar Kaja Sesetan di sebelah

utara, Banjar Celuk Penjer di sebelah timur, Banjar Gaduh Sesetan di sebelah selatan,

10



dan Banjar Pembungan Sesetan di sebelah barat. Banjar Tengah sebagai banjar adat
memiliki fungsi yang sama dengan banjar adat umumnya di Bali, yaitu merupakan
bentuk kesatuan sosial yang didasarkan atas kesatuan wilayah dengan diperkuat oleh
kesatuan adat dan kegiatan keagamaan. Banjar Tengah Sesetan secara umum
dipimpin oleh dua orang kepala (kelihan), yaitu kelihan banjar/kelihan adat bertugas
mengurus maupun memimpin segala urusan adat dan agama, sedangkan kelihan
dinas/kepala lingkungan bertugas mengurus urusan administrasi pemerintahan
masyarakat banjar. Kelihan banjar/adat di Banjar Tengah Sesetan dipilih
berdasarkan hasil paruman agung banjar yang dilaksanakan setiap enam kali hari
raya Galungan (kurang lebih tiga tahun) oleh delapan tempekan, seperti Tempekan
Kaja Kangin, Tempekan Kaja Kauh, Tempekan Pekandelan Kelod, Tempekan
Pekandelan Kaja, Tempekan Tengah Kelod, Tempekan Tengah Kaja, Tempekan
Tegal Wangi, dan Tempekan Kubu Kidung Alas. Kelihan adat Banjar Tengah
Sesetan selama kepengurusannya didampingi oleh petajuh (wakil ketua), penyarikan
(sekretaris), dan patengen (bendahara) dengan tiga tahun lama masa kepengurusan.
Masyarakat Banjar Tengah Sesetan per-Tahun 2018 berjumlah 1.408 jiwa
yang terbagi dari 450 kepala keluarga (KK) dengan rincian laki-laki berjumlah 845
jiwa dan perempuan 563 jiwa. Mayoritas masyarakat Banjar Tengah Sesetan
menganut agama Hindu yang terutama masyarakat asli (adat) dan sebagian warga
pendatang, sedangkan sebagian lagi menganut agama Islam, Kristen, dan Buddha.

Mata pencaharian masyarakat Banjar Tengah Sesetan sebagian besar adalah PNS dan

11



karyawan swasta, sedangkan lainnya sebagai wiraswasta dan seniman. Letak wilayah
Banjar Tengah Sesetan sangat strategis karena dekat dengan pusat Kota Denpasar
serta sebagai jalur alternatif menuju kawasan pariwisata di Bali selatan seperti Sanur,

Kuta, Jimbaran, Serangan, dan Nusa Dua.

2.2 Potensi Kesenian di Banjar Tengah Sesetan

Potensi kesenian di Banjar Tengah Sesetan dapat ditelisik berdasarkan atas
aktivitas sehari-hari masyarakat yang bergelut dalam bidang kesenian. Potensi
merupakan sebuah kemampuan yang dimiliki manusia yang mungkin untuk
dikembangkan, dalam hal ini adalah potensi seni yang dimiliki oleh masyarakat di
Banjar Tengah Sesetan. Banyaknya kegiatan keagamaan dan sosial bermasyarakat di
Banjar Tengah maupun di Desa Adat Sesetan yang tentunya menggunakan unsur
kesenian membuat masyarakat terpacu dan telibat dalam berkesenian. Masyarakat
Banjar Tengah Sesetan dari usia anak-anak, remaja, dewasa, lanjut usia nampak
masih sangat antusias dalam berkesenian mengisi kegiatan keagamaan maupun sosial
bermasyarakat. Potensi kesenian tersebut dapat dilihat dengan adanya sekaa-sekaa
kesenian yang ada di bawah naungan Banjar Tengah Sesetan seperti Sekaa Gambuh,
Sekaa Gong Wirama Duta, Sekaa Kesenian Legong Keraton Pangilen, Sekaa

Bungbang, dan Sekaa Teruna Santi Graha yang dijelaskan sebagai berikut.

12



a. Sekaa Gambuh

Sekaa Gambuh di Banjar Tengah Sesetan merupakan kelompok perkumpulan
masyarakat dalam berkesenian dramatari. Gambuh merupakan teater dramatari Bali
yang dianggap paling tinggi mutunya, sehingga gerak-geraknya dianggap sebagai
sumber segala jenis tari klasik Bali. Gambuh diperkirakan sudah ada sejak abad XV
Masehi dengan lakon bersumber dari cerita Panji yang di dalamnya memuat unsur
seni suara, seni drama, seni tari, dan seni sastra. Dramatari gambuh biasanya diiringi
dengan gamelan pegambuhan dengan ciri khas sulingnya yang panjang dan besar,
serta tokoh-tokoh yang biasa ditampilkan adalah condong, kakan-kakan, putri,

arya/kadean-kadean, demang, temenggung, turas, penasar, dan prabu.

Gambar 2.1 Gambuh di Sesetan —
Kemungkinan Gambuh di Banjar Tengah
Sesetan

Foto oleh Colin McPhee Circa 1931-38

(Sumber: Orbiterrecords.org

Gambuh of Sésétan
Irom left to right: Rangga/Patih Tua (old minister), Prabu Manis (refined king),
Putri (princess) & Condong (maidservant)
Photo by Colin McPhee circa 1931-38
Courtesy of UCLA Ethnomusicology Archive & Colin McPhee Estate

13



Tokoh-tokoh tersebut semuanya menari dengan dialog umum menggunakan
bahasa kawi, kecuali tokoh turas, penasar, dan condong biasanya menggunakan
bahasa Bali halus, madya, dan kasar. Mengenai sekaa gambuh di Banjar Tengah
Sesetan ini diperkirakan sudah ada pada tahun 1930an dengan melihat hasil-hasil foto
dokumentasi milik UCLA Ethnomusicology Archive & Colin McPhee Estate yang

dulu foto oleh Colin McPhee Circa pada tahun 1931- 1938 di Desa Sesetan.

Gambar 2.2 Gamelan Gambuh di Sesetan
— Kemungkinan Gambuh di Banjar
Tengah Sesetan

Foto oleh Colin McPhee Circa 1931-38

(Sumber: Orbiterrecords.org

Four sets of rincik, kelenang, kenyir, two suling, kendang. rebab & kemy
Photo by Colin McPhee circa 1931-38
Courtesy of UCLA Ethnomusicology Archive & Colin McPhee Estate

Mengenai keberadaan gambuh sebagai kesenian dramatari di Banjar Tengah
Sesetan saat ini sudah tidak ada lagi, karena sudah tidak adanya generasi yang
meneruskan. Putusnya generasi dramatari gambuh di Banjar Tengah Sesetan
diperkirakan terjadi sekitar tahun 1960an dan bukti-bukti keberadaan kesenian

dramatari gambuh di Banjar Tengah Sesetan adalah masih disimpannya gelungan-

14



gelungan gambuh di Pura Pangilen Banjar Tengah Sesetan, seperti gelungan prabu,

gelungan panji, dan gelungan bima.

b. Sekaa Gong Wirama Duta

Sekaa Gong Wirama Duta adalah komunitas masyarakat Banjar Tengah
Sesetan dalam bermain gamelan (karawitan). Sekaa ini terdiri dari masyarakat banjar
laki-laki yang telah menikah ataupun masih menjadi anggota Sekaa Teruna Santi
Graha. Kegiatan dari sekaa ini, yaitu mengiringi pelaksanaan upacara-upacara
keagamaan dan tari-tarian yang dilaksanakan di lingkungan Banjar Tengah atau Desa
Adat Sesetan. Sekaa gong ini juga yang sampai saat ini masih mempertahankan dan
terus memainkan seni musik bungbang sebagai gamelan anyar di Banjar Tengah

Sesetan.

Gambar 2.3 Sekaa Gong Wirama Duta Ketika Latihan Bermain Gamelan Bungbang

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)
15




Seni musik bungbang sebagai gamelan anyar yang diciptakan pada tahun
1985 oleh seorang maestro karawitan Bali, ialah alm. I Nyoman Rembang dan
dipentaskan untuk umum pertama kalinya pada tanggal 16 November 1988 di Desa
Sesetan. Bungbang pada awalnya bernama timbung yang kemudian namanya diganti
pada tanggal 15 Juni 1987 menjadi bungbang karena mengutip dari Kakawin
Bharatayudha yang secara singkat memuat tulisan “...pering bungbang muni
kanginan manguluwang yeaken tudungan nyangiring...” yang diterjemahkan secara
bebas berarti bambu berlubang tertiup angin yang suaranya merdu meraung-raung
bagaikan suara suling (Rembang, 1989 dalam Suadnyana, 2007: 3).

Bungbang sebagai gamelan anyar dari kelahirannya hingga saat ini sangat
diminati oleh masyarakat di Banjar Tengah, sehingga mampu mentradisi dari
kalangan anak-anak hingga dewasa. Instrumen bungbang terbuat dari bambu yang di
tengahnya berlubang menyerupai kentongan (kulkul) yang dibuat setengah, teknik
permainannya hampir sama dengan teknik memainkan gamelan umumnya di Bali
dengan menonjolkan permainan melodi pada bungbang jegogan serta permainan
kekotekan pada bungbang pemade dan kantilan. Bungbang sebagai gamelan anyar
yang mentradisi dijelaskan secara khusus mengenai sejarah, bentuk, dan fungsi,

makna, dan upaya pelestariannya pada pembahasan berikutnya.

16



c. Sekaa Kesenian Legong Keraton Pangilen

Sekaa Kesenian Legong Keraton di Banjar Tengah Sesetan merupakan
kesenian yang disakralkan karena adanya taksu di Pura Pangilen Banjar Tengah
Sesetan. Sekaa Kesenian Legong Keraton ini memiliki gelungan condong, dua
gelungan legong, serta topeng (tapel) dan gelungan garuda yang sangat disakralkan,
biasanya diupacarai sekaligus dipentaskan setiap enam bulan sekali, yaitu pada hari
Tumpek Wayang. Legong keraton pengilen di Banjar Tengah Sesetan bentuknya
hampir sama dengan tari legong keraton secara umumdi Bali, yaitu sebuah tarian
yang memiliki pembendaharaan gerak kompleks serta diikat dengan struktur tabuh
pengiring yang konon mendapat pengaruh dari dramatari pegambuhan. Kata legong
keraton diduga berasal dari kata “leg” yang berarti luwes lemah gemulai, kata “gong”
berarti gamelan yang jika digabungkan menjadi legong dengan arti gerakan luwes
yang diikat gamelan sebagai pengiringnya. Sedangkan keraton diartikan sebagai
istana, jadi legong keraton dapat diartikan sebagai seni tari istana yang diiringi

dengan gamelan.

e. Sekaa Teruna Santi Graha

Sekaa Teruna Santi Graha adalah organisasi muda-mudi Banjar Tangah
Sesetan yang keanggotaannya terdiri dari muda-mudi yang berusia minimal 15 tahun
atau yang sudah duduk di bangku Sekolah Menengah Atas. Sekaa Teruna Santi

Graha merupakan wadah kreativitas kepemudaan, khususnya dalam bidang kesenian

17



dengan memiliki kegiatan-kegiatan seperti pekan olahraga seni dalam rangka
kelurahan, mengikuti lomba ogoh-ogoh se-Kota Denpasar dalam rangka menyambut
tahun baru $aka (hari raya Nyepi), ngayah menari legong keraton, megambel saat
upacara piodalan di Pura Pangilen Banjar Tengah Sesetan dan Pura Kahyangan Tiga
di Desa Adat Sesetan. Gamelan bungbang juga sering dipentaskan dan dimainkan
oleh anggota Sekaa Teruna Santi Graha Banjar Tengah Sesetan.

Sekaa-sekaa kesenian di Banjar Tengah Sesetan sesuai urain di atas tetap
eksis karena adanya aktivitas keagamaan yang rutin dilaksanakan di oleh masyarakat
di Banjar Tengah Sesetan. Aktivitas atau upacara keagamaan dalam pelaksanaannya
tidak hanya menggunakan sarana upakara, namun juga melibatkan unsur-unsur
kesenian baik itu seni pertunjukan maupun seni rupa. Adanya kesenian Legong
Keraton Pangilen, Gong Kebyar, dan Bungbang yang tetap eksis di tengah-tengah
peradaban kota menunjukkan keseriusan masyarakat dalam upaya pelestarian seni

budaya yang diwariskan secara turun temurun di Banjar Tengah Sesetan.

2.3 Proses Kreatif | Nyoman Rembang Menjadi Maestro Karawitan Bali

I Nyoman Rembang lahir di Banjar Sesetan Tengah, Denpasar Selatan, pada
15 Desember 1930 adalah seorang tokoh karawitan Bali, pencinta musik bambu dan
pencipta gamelan Bungbang (Bumbung ciptaan Rembang). Anak ketiga dari 4
bersaudara, ia menikah dengan Ni Ketut Rabinstiti pada tahun 1957, dan dari

perkawinannya itu lahir Ni Diah Purnamawati (1958), | Made Mercumahadi (1962),

18



Ni Nyoman Ernadewi (1965), Ni Ketut Tilem Santilatri (1968), dan | Gede Putra
Widyutmala (1971). I Nyoman Rembang, yang hanya mengenyam pendidikan
Sekolah Dasar (1937 - 1942), namun sejak usia 7 tahun sudah belajar memainkan
gamelan gender wayang di bawah bimbingan guru-gurunya, I Wayan Jiwa dan |
Wayan Naba. (Astita, dalam Sekar Jagat: 2013).

Bakat seni karawitan yang dimiliki I Nyoman Rembang ternyata diwarisi dari
kedua orang tuanya, Ayahnya | Wayan Pineh sebagai penabuh gamelan dan ibunya
Ni Nyoman Kusni sebagai penari arja dan gambuh. Selain adanya faktor genetik
tersebut, lingkungan sekitar juga membuat I Nyoman Rembang menekuni bakatnya
dalam bidang karawitan. Hal tersebut nampak dari dukungan kedua orang tuanya
yang memberikan kebebasan dalam berlatih memainkan gamelan di balai banjarnya
yaitu Banjar Tengah Sesetan.

Seiring usianya menginjak remaja | Nyoman Rembang muda semakin suntuk
menekuni dunia gamelan. Hampir semua jenis gamelan Bali dipelajari, mula dari
gender wayang, gandrung, gambuh, angklung, palegongan dan gong kebyar. Pada
tahun 1940 | Nyoman Rembang belajar gamelan gambuh dengan guru | Wayan
Sianta dan | Gusti Made Ceteng. Dalam gamelan Gambuh I Nyoman Rembang
belajar memainkan suling besar dan panjang memegang peranan penting dan esensial
sebagai pemangku lagu. Sekitar tahun 1945 | Nyoman Rembang kembali berguru
kepada | Nyoman Kaler di Banjar Pagan untuk belajar gamelan Angklung Klentang,

setelah itu berguru kepada | Made Regog untuk belajar gamelan Gong Gede di Banjar

19



Belaluan, dan di Kesiman berguru kepada | Ketut Glebig tentang gamelan Gong
Kebyar. I Nyoman Rembang juga disebutkan pada tahun 1960 pernah belajar Joged
Bumbung di Desa Gladag dengan berguru kepada I Wayan Nyambleng, selain itu
juga belajar gamelan Gambang, pada tahun 1983 belajar gamelan Slonding, dan pada
tahun 1985 belajar gamelan Gong Luwang di Desa Singapadu Gianyar.

Pengalamannya yang demikian luas, membuat dirinya sering mendapat
tawaran sebagai misiator kesenian pada tingkat nasional ataupun internasional, seperti
tahun 1948 tampil di Surabaya, pada tahun 1950 tampil di Istana Kepresidenan —
Jakarta, dan tahun 1951 mengawali pentasnya sebagai misiator kesenian ke Srilangka,
Colombo, Singapura, Jepang, Korea Selatan, dan Amerika. Proses kreatif sebagai
guru seni karawitan Bali dimulainya sejak tahun 1950an melatih Gong Kebyar di
Kabupaten Klungkung, tahun 1963 melatih gamelan Palegongan di desa Saba
Gianyar. | Nyoman Rembang terus berkeliling Bali sebagai pelatih gamelan Gong
Kebyar di Kabupaten Karangsem, Badung, Gianyar, dan Klungkung untuk keperluan
festival maupun parade seni di tingkat Provinsi Bali. Tahun 1978 | Nyoman Rembang
pernah menyusun sebuah komposisi Gegitaan berupa paduan instrument gamelan
dengan vokal di Kabupaten Badung yang ketika itu berhasil memperoleh juara umum
pada Festival Gong Kebyar antar Kabupetan se-Bali (Muliana, 2011: 174).

Perjalanan karier I Nyoman Rembang sebagai guru karawtan berawal ketika
ia bergabung dengan | Wayan Lolring, | Nyoman Kaler, dan | Gusti Putu Made Geria

untuk mengajar karawitan Bali di Kokar Surakarta pada tahun 1952. Mengajar

20



karawitan di sekolah formal di Jawa Tengah tentu merupakan tantangan yang cukup
berat sehingga memacu dirinya untuk terus belajar dan mengasah diri. Berkat
bimbingan Wayan Lotring, Nyoman Kaler dan | Gusti Putu Made Geria tantangan
tersebut dapat ia atasi dan bahkan memberikan hikmah positif menambah
wawasannya tentang ilmu pengetahuan karawitan. Ketika tokoh-tokoh pendidikan di
Perguruan Dwidjendra berencana mendirikan sekolah karawitan Bali pada tahun
1960- an, Pak Rembang ikut dilibatkan sebagai panitia pendirian Kokar Bali, dimana
dia kemudan diangkat sebagai guru tetap sejak tahun 1963.

Berdirinya Akademi Seni Tari Indonesia (ASTI) di tahun 1967, juga
melibatkan 1 Nyoman Rembang sebagai tenaga dosen tidak tetap. Selain tugas-tugas
mengajar di KOKAR dan ASTI, I Nyoman Rembang juga banyak membina kesenian
di masyarakat bersama Majelis Pertimbangan dan Pembinaaan Kebudayaan
(LISTIBIYA) Bali sejak tahun 1966. Kepakaran Pak Rembang sangat dibutuhkan
oleh Listibiya Propinsi Bali untuk memberikan pembinaan kepada sekaa-sekaa Gong
di desa-desa. Pengetahuan ilmu karawitan I Nyoman Rembang semakin terasah
karena selalu dilibatkan dalam acara-acara pembinaan kesenian ke seluruh Bali.

I Nyoman Rembang dikenal sebagai tokoh seni karawitan Bali yang sering
tampil sebagai nara sumber dan melakukan penelitian-penelilian di bidang seni
karawitan. Hasil penelitiannya tentang tabuh-tabuh klasik pagongan telah terbitkan
tahun 1984. Di tahun 1970-an, Pak Rembang telah meneliti beberapa jenis

gamelan seperti: gamelan selonding (1971), gamelan gambuh (1975), meneliti

21



musik Lombok (1976), meneliti cara-cara pembuatan gamelan Bali
(1984/1985). Di sisi yang lain I Nyoman Rembang juga berkarya
menciptakan tabuh kreasi dalam rangka festival Gong Kebyar antara lain:
Sasi Karahinan (1972), Kokar Jaya (1973), Janggamure (1976), Caruk Gita
Swadita (1978), Wiled Mayure (1982).

I Nyoman Rembang mempunyai wawasan yang luas di dalam
menginterpretasikan suasana tetabuhan gamelan Bali dengan menyelami
istilah-istilah dan makna yang terkandung di balik nama-nama gending.
Penulis sangat terkesan dengan cara Pak Rembang menginterpretasikan karya
tabuh kreasi ketika Pak Rembang memberi nama tabuh "Paksi Ngelayang"
untuk tabuh kreasi gong kebyar yang penulis ciptakan di tahun 1990.

Sebagai seorang pakar karawitan, | Nyoman Rembang tidak pernah
berhenti untuk belajar dan berkarya. Dengan kepakarannya di bidang
karawitan Bali, I Nyoman Rembang sering diminta menjadi juri dalam
festival-festival gong kebyar. Pengalamannya mengikuti lawatan kesenian ke
luar daerah dan luar negeri dimanfaatkan untuk mengembangkan wawasan
seninya. | Nyoman Rembang juga sempat mcngajar selama enam bulan,
sebagai seorang professor tamu, di Universitas Berkley, USA.

Penulis sendiri sebagai murid dan menjadi kolega dekat setelah
diangkat sebagai asisten dosen di ASTI Denpasar, banyak mendapat

pengalaman kreatif bersama almarhum. Pada tahun 1978 penulis ditugaskan

22



untuk membuat karya paduan suara yang diiringi gamelan bambu. Ketika itu
Pak Rembang membantu penulis membuatkan instrumen bambu dengan
bilah-bilah terpisah yang disebut "timbung" dan acara ini dalam rangka
memeriahkan penghijauan di Desa Pipid, Kabupaten Karangasem yang
dihadiri oleh Wakil Presiden Sudarmono. Pak Rembang juga menyarankan
penulis menggunakan intrumen timbung ciptaannya untuk karya Uma Sadina
| (1980) dan Uma Sadina Il (1988) yang dipentaskan dalam rangka Festival
Walter Spies. Dari kesehariannya bergelut dengan instrumen bambu dan
didorong oleh rangsangan kreatif untuk menciptakan iringan tari ikan hias
maka munculah gagasan sang maestro untuk membuat barungan gamelan
bambu yang kemudian diberi nama "bungbang”.

Munculnya ensamble bungbang pada tahun 1985 merupakan era baru
bagi perkembangan karawitan Bali (Asnawa: Bali Post). Gagasan untuk
menciptakan gamelan bungbang muncul setelah Pak Rembang merasa takjub
melihat gerakan ikan hias di sebuah restoran. Gamelan bungbang ciptaan Pak
Rembang menggunakan ruas bambu yang ujung atasnya dicapah untuk
mengatur nada-nada bungbang. I Nyoman Rembang menyadari bahwa laras
bungbang dapat dibuat mengikuti nada-nada pentatonik maupun nada-nada
saptatonik, namun di dalam eksperimen pertama Pak Rcmbang melaras nada-
nada bungbang ke dalam laras pelog lima nada. Selanjutnya dikembangkan

menjadi sebuah barungan yang lebih lengkap dengan pembagian oktaf nada-

23



nada rendah, oktaf nada-nada menengah dan oktaf nada-nada tinggi. Oktaf
rendah berfungsi sebagai jegogan dan jublag, oktaf menengah berfungsi
sebagai pemade, dan oktaf tinggi berfungsi sebagai kantilan.

Setelah menciptakan instrumen bungbang, Pak Rembang kemudian
memikirkan gending-gending khas gamelan bungbang. Tabuh-tabuh bungbang
ciptaanya antara lain: Keluarga Berencana Lestari (1987), Mina Pradipta
(1989), Ngeraksa Padi Kuning (1991), Iringan Tari Melayangan (1992),
Katibambung, Kesiar, Srinadi dan Gegandrangan (semuanya di tahun 1993).
Pada saat Sacred Bridge Foundation Jakarta menyelenggarakan festival Sacred
Rhythm menyambut abad ke 21, atas saran penulis 1 Nyoman Rembang
diundang untuk mementaskan karya-karyanya di Jaba Pura Samuan Tiga.
Atas kerjasama tersebut Pak Rembang diberi penghargaan dan bantuan uang

pembinaan dari Unesco melalui Sacred Bridge Foundation Jakarta.

24



3 N
Lif
Gambar 2.4 Alm. | Nyoman Rembang
sebagai Maestro Karawitan Bali pada Tahun 1994
(Sumber: Repro Foto Koleksi Keluarga Alm. I Nyoman Rembang, 2019)

Sebelum menciptakan gamelan bungbang, | Nyoman Rembang sudah
berkarya menciptakan tabuh—tabuh kreasi. Pengalamannya sebagai pencipta tabuh
berhasil menyusun komposisi Gong Kebyar dengan menggabungkan unsur-unsur
tetabuhan gender wayang, angklung, dan gambang yang diramu menjadi kesatuan
yang utuh. Tabuh-tabuh ciptaan I Nyoman Rembang antara lain: “Sasi Karahinan”
pada tahun 1970 di Desa Sesetan. Pada tahun 1973 melahirkan tabuh kreasi yang
merupakan perpaduan gamelan Bali dan Jawa yang dibuat di Sekolah Konservatori
Karawitan dengan judul “Kokar Jaya”. Komposisi-komposisi ciptaan | Nyoman
Rembang menggunakan instrumentasi gamelan Gong Kebyar namun teknik
tetabuhannya diolah dan dipadukan dengan teknik gamelan Bali lainnya, seperti

Selonding pada tahun 1974 di Desa Nongan Karangasem, selain itu menggunakan

25



juga pola-pola tetabuhan Gender Wayang, Gandrung, Angklung, dan Joged
Bungbung yang menghasilkan garapan berjudul “Jangga Mure” (Muliana, 2011:
175).

Selain sebagai pelatih di masyarakat, | Nyoman Rembang sudah mengabdikan
dirinya sebagai guru karawitan dari tahun 1952 di Sekolah Konservatori Karawitan
Surakarta. Sebagai seorang guru Kokar Surakarta, ia tetap belajar dalam bidang
praktik maupun teori karawitan Jawa. Pengetahuan yang didapatkan oleh I Nyoman
Rembang dalam belajar karawitan Jawa adalah pengalaman belajar-mengajar
menggunakan notasi, yang sangat berbeda secara teknik ketika belajar karawitan Bali
yang dikatakan hanya maguru kuping dan maguru panggul. Penggunaan notasi dalam
belajar gamelan di Bali merupakan sesuatu yang baru. Hal ini menjadi menarik
baginya karena catatan notasi tersebut dapat digunakan sebagai dokumentasi
dikemudian hari. Pada tahun 1963 | Nyoman Rembang secara resmi pindah mengajar
di Sekolah Konservatori Karawitan Bali, dimana ia sudah mengajar sejak sekolah
tersebut didirikan dan ia termasuk salah satu tokoh pendirinya.

Dengan berdirinya Akademi Seni Tari Indonesia (ASTI) pada tahun 1967
yang kemudian bernama Institut Seni Indonesia (I1SI) Denpasar, | Nyoman Rembang
dipercaya sebagai dosen teori dan praktik, karena ia dikenal sebagai penyaji handal
dan menguasai pengetahuan tentang karawitan Bali serta memiliki pengalaman
mengajar praktik di Sekolah Konsevatori Karawitan Surakarta. | Nyoman Rembang

selain aktif dalam praktik seni karawitan Bali, ia juga dikenal sebagai penulis buku

26



karawitan Bali, yang digunakan sebagai materi ajar di Sekolah Konservatori
Karawitan tersebut. Penelitian tentang gamelan Selonding di Desa Tenganan
Pagringsingan Karangasem juga dilakukannya untuk mengetahui tentang gembelan
Selonding secara tekstual dan konstekstual. Tahun 1975 I Nyoman Rembang juga
membuat sebuah buku berjudul “Panittithalaning Pegambuhan” yang dimandatkan
oleh Pemerintah Provinsi Bali, berisikan tentang pembinaan dan pengembangan seni
klasik (Muliana: 2011).

Sejak tahun 1974, | Nyoman Rembang sudah mulai membuat gamelan-
gamelan baru yang terbuat dari bambu. Pertimbangannya sangat sederhana karena
kesediaan bahan yang mudah didapatkan dan proses pengerjannnya tidak
memerlukan orang banyak.  Walaupun dikerjakan sendiri beberapa gamelan
(instrumen) bambu dapat dihasilkan seperti: suling, grantang, timbung, guntang, dan
rindik. Gamelan timbung dicipatakan pada tahun 1985 dan kemudian namanya
diganti pada tanggal 15 Juni 1987 menjadi bungbang karena mengutip dari Kakawin
Bharatayudha yang secara singkat memuat “...pering bungbang muni kanginan
manguluwang yeaken tudungan nyangiring...” yang diterjemahkan bebasnya berarti
bambu berlubang tertiup angin yang suaranya merdu meraung-raung bagaikan suara
suling. Bungbang diperkenalkan dan dipentaskan secara umum pertama kalinya pada
tanggal 16 November 1988 di Desa Sesetan ketika pembukaan lomba desa. Kata
bungbang juga dapat diartikan sebagai permainan kata-kata (words-game). Jika kata

bungbang dibagi menjadi dua akan memunculkan kata “bung” dan “bang”. Kata

27



“bung” dapat diasosiasikan sebagai bungbung, yaitu instrument yang terbuat dari
bambu, sedangkan kata “bang” merupakan akhir kata dari Rembang yaitu nama akhir
dari I Nyoman Rembang. Istilah bungbang selain bersumber dari kutipan Kakawin
Bharatayudha, juga dapat diartikan sebagai permainan bahasa (linguage game)
dimana bungbang sebagai karya monumental yang diciptakan oleh I Nyoman
Rembang identik dengan bungbungnya Rembang.

I Nyoman Rembang sebagai seniman karawitan, guru karawitan, komposer
gamelan, pencipta gamelan bungbang, dan sekaligus sebagai maestro karawitan Bali
menunjukkan kecintaannya terhadap karawitan Bali. Rasa cinta tersebut tercermin
dari pengabdiannya yang tulus dan bijak melestarikan dan mengembangkan
karawitan Bali. Pak Rembang sudah mewariskan karya ciptanya kepada generasi
penerusnya. Pak Rembang mendorong Kkreatifitas seniman-seniman muda untuk
menciptakan karya-karya kontemporer dengan mengembangkan instrumen timbung
dan bungbang.

Sampai akhir ayatnya Pak Rembang bergelut dengan bambu-bambu yang
dijadikan gamelan rindik joged, rindik gandrung dan gamelan bungbang.
Kecintaannya terhadap musik/gamelan bambu membuat namanya identik dengan
Bungbang dari Banjar Sesetan. Berkat jasa-jasanya di bidang pendidikan dan
pelestarian karawitan Bali, Pak Rembang telah menerima berbagai penghargaan
antara lain: Piagam Kerthi Budaya dari Bupati Badung (1980), Piagam Lencana

Karya Satya dari Presidcn Soeharto (1981), Piagam Dharma Kusuma dari Gubernur

28



Mantra (1981), dan Piagam Seni dari Menteri Pendidikan dan Kebudayaan (1985). |
Nyoman Rembang sebagai maestro karawitan Bali meninggal dunia pada hari Senin,
30 Agustus 2001 sekitar pukul 19.00 Wita. memasuki usianya yang ke-71 Tahun.

[ 4
-

=
"en
-

N -

Gambar 2.5 Alm. I Nyoman Rembang Ketika Memproduksi Gamelan Rindik Joged Bungbung
Sekitar Tahun 1988
(Sumber: Repro Foto Koleksi Keluarga Alm. I Nyoman Rembang, 2019)

2.4 Tradisi Gamelan Bungbang Anyar di Banjar Tengah Sesetan

Gamelan Bungbang sebagai barungan anyar diciptakan melalui proses kreatif
alm. I Nyoman Rembang pada tahun 1985. Sebenarnya sejak tahun 1974 | Nyoman
Rembang sudah mulai membuat gamelan-gamelan baru yang terbuat dari bahan
bambu seperti suling, grantang, timbung, guntang, dan rindik. Pada tahun 1985
awalnya tercipta gamelan bambu bernama timbung, kemudian namanya diganti
menjadi bungbang pada tanggal 15 Juni 1987, mengacu kepada petikan dari Kakawin
Bharatayudha yang memuat tulisan “...pering bungbang muni kanginan

manguluwang yeaken tudungan nyangiring...” yang diterjemahkan secara bebas
29



berarti bambu berlubang tertiup angin yang suaranya merdu meraung-raung bagaikan
suara suling. Bungbang diperkenalkan dan dipentaskan secara umum pertama
kalinya pada tanggal 16 November 1988 di Desa Sesetan dalam rangka pawai
pembukaan lomba desa.

Ide dan gagasan penciptaan gamelan bungbang awalnya tercetus ketika I
Nyoman Rembang ikut bergabung dengan Sekaa Palegongan Wreda di Hotel
Tanjung Sari Sanur. Pemilik Hotel Tanjung Sari Sanur, Mr. Woworuntu ketika itu
memiliki kepedulian terhadap seni karawitan Bali, walaupun ia bukan merupakan
orang Bali. Kepeduliannya terhadap karawitan Bali dilakukan dengan mensponsori
komunitas kesenian di Hotel Tanjung Sari miliknya. Awalnya Woworuntu sangat
khawatir dengan perkembangan gamelan Gong Kebyar yang terus melejit, tetapi
ternyata membuat gamelan Bali lainnya menjadi tersisih. Gamelan Bali yang mulai
tersisih tersebut salah satunya adalah gamelan Palegongan yang biasa digunakan
untuk mengiringi tari Legong dan digunakan juga untuk menyajikan gending-gending
pategak. Malah ada juga gamelan Palegongan ataupun Semara Pegulingan yang
sampai dilebur menjadi gamelan Gong Kebyar. Keperihatinan tersebut akhirnya
membuat Woworuntu membeli seperangkat gamelan Palegongan yang disimpan di
hotel miliknya dan langsung mengadakan pendekatan-pendekatan pada beberapa
seniman karawitan di Desa Sanur. Seniman yang diajak membentuk sekaa tersebut
adalah seniman lanjut usia (wreda) dengan pertimbangan memiliki pengalaman

memainkan gamelan Palegongan dan Semara Pagulingan, selain itu memberikan

30



wadah untuk berkumpul untuk mengingat gending-gending Palegongan yang
semakin ditinggalkan ketika itu (Muliana, 2011: 179).

Woworuntu sebagai pemilik hotel biasanya sehabis latihan mengajak para
penabuh minum sambil bersendagurau di sebuah ruangan hotel. Ruangan tersebut
menyimpan aquarium sebagai hiasan lengkap dengan ikan-ikan menari di dalamnya.
Salah satu penabuh yang ikut di dalam ruangan tersebut adalah 1 Nyoman Rembang
yang tanpa sengaja berhadapan langsung dengan aquarium tersebut, ia terpesona
melihat ikan-ikan yang menari tersebut dengan diiringi oleh suara rintikan air terjun. I
Nyoman Rembang memaknai peristiwa itu sebagai tontonan seni pertunjukan, yaitu
ikan dimaknai sebagai penari dan rintikan air dengan nada klak.. kluk.. klik.. dimaknai
sebagai musik pengiringnya.

Kilasan peristiwa yang dialami tanpa disengaja tersebut membuat 1 Nyoman
Rembang terinspirasi untuk menuangkan ide peristiwa tersebut menjadi sebuah karya
seni tari. lde tersebut akhirnya disampaikan kepada Anak Agung Susilawati yang
merupakan muridnya sekaligus pelatih tari pada komunitasnya tersebut. Seiring
dengan berjalannya waktu dalam proses eksplorasi, | Nyoman Rembang merasakan
kurang tepat jika ide yang muncul dari gerakan ikan-ikan di dalam aquarium tersebut
dituangkan melalui gamelan yang telah ada. Berdasarkan hal tersebut sekitar tahun
1985 | Nyoman Rembang mulai mencoba menciptakan gamelan baru (anyar) yang
terbuat dari bambu, karena bambu (bungbung) jika digarap nantinya dapat

menimbulkan suara klak.. klik.. kluk, menyerupai suara rintikan air dalam aquarium

31



yang juga awalnya menjadi inspirasi gagasannya tersebut. Gamelan baru (anyar)
tersebut kemudian dikenal sebagai gamelan bungbang, yang kini diwarisi sebagai adi
karya maestro karawitan | Nyoman Rembang dari Banjar Tengah, Sesetan, Kota

Denpasar.

Gambar 2.6 Alm. I Nyoman Rembang Sedang Melaras Nada Gamelan Bungbag
Sekitar Tahun 1988
(Sumber: Repro Foto Koleksi Keluarga Alm. I Nyoman Rembang, 2019)

Penjelasan terkait dengan peroses penciptaan tersebut direkam dalam video
tentang biografi I Nyoman Rembang oleh salah seorang muridnya yang bernama |
Wayan Kaler seperti dalam kutipan berikut:

... pada tahun 1985 pada saat saya menulis buku notasi lagu-lagu
lelambatan klasik pelegongan, tiba-tiba saya teringat akan daya tarik
atraksi aquarium yang pernah saya lihat di Hotel Tanjung Sari Sanur.
Saya lihat bermacam-macam jenis ikan hias yang indah menari-manari
di dalam aquarium itu. Gerak-gerik ikan terkadang cepat kemudian
lemah gemulai dengan bentuk badan dan ekor yang berwarna-warni
sungguh mempesona sehingga timbul pikiran saya untuk membuat
tarian ikan hias. Inikah yang disebut inspirasi?, Kemudian saya
berpikir tentang lagu iringannya. Kalau gerak tari meniru gerak dan
warna ikan, iringan lagunya harus meniru suara apa?, Saya

32



memperhatikan suara butir-butir air yang jatuh dari mulut keran ke bak
air di kamar mandi dan saya mendengar suara-suara klak... kluk.. Klik..
saya rasa saya mendengar musik alam yang berdendang. Lantas dari
mana saya mungkin mendapatkan nada-nada musik alam ini?, Saya
coba dengan potongan-potongan bambu yang pada mulanya untuk
gerantang joged bungbung, kini saya olah sedikit demi sedikit dan
akhirnya menjadilah bentuk alat yang sekarang saya beri nama
bungbang...” (Suadnyana, 2007: 145-146).

Kutipan di atas memberikan gambaran mengenai latar belakang
terciptanya bungbang menjadi gamelan baru (anyar) melalui proses kreatif |
Nyoman Rembang. Berimajinasi dan mengolah gagasan untuk menghasilkan
pembaharuan merupakan bagian yang tidak terpisahkan dalam berkesenian
karena kesenian sebagai salah satu unsur kebudayaan yang selalu berubah
mengikuti jaman dan kebutuhan masyarakat lingkungannya. Hal itulah yang
dilakoni oleh I Nyoman Rembang dengan melakukan terobosan-terobosan dan
eksperimen kreatif yang tiada henti dan tidak pernah puas mengikuti naluri

berkesenian.

33



BAB 111
BENTUK, FUNGSI, MAKNA DAN UPAYA PELESTARIAN
GAMELAN BUNGBANG

3.1 Bentuk dan Instrumentasi Gamelan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan

Gamelan bungbang berdasarkan bentuk, fungsi dan maknanya tergolong
gamelan baru (anyar). Ide pembaharuan bungbungnya Rembang ini tidak terlepas
dari pengalaman estetik yang dimiliki oleh I Nyoman Rembang sebagai ahli
karawitan. Sedangkan gamelan baru atau disebut dengan gamelan anyar merupakan
pengembangan dari gamelan yang sudah ada, yaitu penggabungan gamelan klasik
dan madya seperti gamelan gong kebyar, jegog, joged, tektekan, bungbang, dan lain
sebagainya (Suadnyana, 2007: 1-2).

Bentuk gamelan bungbang dalam kajian ini mencakup bentuk alat
(instrumentasi) dan bentuk pertunjukannya. Rancang bentuk bungbang yang unik dan
sederhana dibuat dari potongan-potongan bambu untuk menghasilkan nada-nada
pelog dan nada-nada slendro. Adapun susunan nada-nada gamelan bungbang yang
tersusun dalam oktaf rendah adalah bungbang gede (jegogan dan jublag), disusul
oktaf menengah (bungbang pemade), dan oktaf tinggi (bungbang kantil). Susunan di
masing-masing oktaf dapat dikembangkan dengan menambahkan satu atau dua oktaf
yang sama untuk menghasilkan tekstur suara yang lebih tebal dan melibatkan
penabuh lebih banyak. Suara bungbang dihasilkan dengan menggunakan alat

pemukul yang disebut panggul, dan setiap bunyi (nada) yang dihasilkan terjalin ke

34



dalam melodi, bergerak mengikuti ritme dan dinamika dalam satu kesatuan
komposisi. menampilkan lagu-lagu pategak (instrumental) maupun lagu-lagu yang
berfungsi sebagai iringan tari-tarian.

Bentuk pertunjukan gamelan bungbang dapat dibedakan dari jenis dan fungsi
lagu yang dimainkan. Pertama, terdapat lagu-lagu bungbang yang masuk katagori
lagu-lagu instrumental (gending pategak) yang dapat dimainkan sebagai pembuka
mengawali sebuah pementasan. Gending Pategak biasanya memiliki struktur baku
yang terdiri dari: kawitan (intro), pengawak (main body) dan pengecet (tale). Kedua,
terdapat lagu-lagu yang ditata untuk mengiringi tari-tarian.

Gamelan bungbang seperti penjelasan sebelumnya diciptakan untuk
mengiringi tari ikan hias. Gerak ikan hias dan warnanya yang sangat indah dalam
aquarium di Hotel Tanjung Sari Sanur ketika itu sangat menarik perhatian 1 Nyoman
Rembang dalam melahirkan imajinasi penciptaan tari ikan hias, kemudian ia berpikir
mengenai instrument apa yang tepat untuk mengiringi tarian ikan hias tersebut.
Bungbang muncul karena proses kreatif | Nyoman Rembang ketika mendengarkan
suara rintikan air yang jatuh dari mulut keran yang berbunyi klak.. klik.. kluk..

Instrument gamelan bungbang secara umum terbuat dari batang bambu
berbentuk setengah kentongan (kulkul) yang ukurannya bervariasi dari 90 cm hingga
10 cm. Jenis bambu yang digunakan adalah bambu petung untuk membuat bungbang
pangede (jegogan) yang menghasilkan nada-nada rendah, sedangkan bungbang

madya (pemade) dan alit (kantil) yang menghasilkan suara tinggi melengking

35



biasanya menggunakan bambu jajang. Proses dalam pembuatan alat atau instrument
gamelan bungbang diawali dengan memilih bambu, kemudian mengeringkan,
mengukur bambu, memotong bambu sesuai ukuran, dan penentuan nada pelog
maupun selendro. Ketika interval nada sudah ditentukan maka bambu mulai dibentuk
berdasarkan ukuran dari patokan nada yang sudah ada, pembentukan bambu dalam
tahap awal pembuatan instrument biasanya dibuat lebih panjang 3 cm — 5 cm dari
patokan ukuran standarnya, karena kualitas masing-masing bambu berbeda-beda.
Kualitas suara dan ketepatan nada sangat ditentukan oleh kualitas bambu, mulai dari
ukuran besar, panjang, pendek, ketebalan, umur bambu, dan tentu saja kandungan air
di dalamnya. Setelah masing-masing instrument gamelan bungbang selesai dibentuk
dan mencapai nada yang telah diinginkan, kemudian tahapan akhirnya adalah proses
finishing dengan menghaluskan permukaan bambu dan mengecat ujung-ujung bambu
untuk mempercantik tampilan.

Berdasarkan jenis dan ukurannya alat pokok musik bungbang dapat
dibedakan menjadi tiga, yaitu bungbang pangede (jegogan), bungbang madya

(pemade), bungbang alit (kantil).

36



Gambar 3.1 Barungan Gamelan Bungbang
(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)

Bungbang Pangede (Jegogan)

Alat atau instrument pangede pada gamelan bungbang juga disebut dengan
jegogan yang memiliki ukuran paling besar dengan nada paling rendah. Instrument
bungbang pangede (jegogan) terdiri dari enam bungbung dengan enam nada, yaitu
ndeng, ndung, ndang, nding, ndong, ndéng serta kadang-kadang menggunakan juga
pelog tujuh nada dengan menambahkan nada pemero ndeung dan ndaing dengan

urutan nding, ndong, ndéng, ndeung, ndung, ndang, ndaing.

37



Gambar 3.2 Bungbang Pangade (Jegogan)
(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)

Bungbang pangede (jegogan) pada masa lampau ketika baru diciptakan
bungbungnya hanya enam buah dengan memainkan pokok nada yang disebut laras
pelog tadi, tetapi sekarang sudah dikembangkan menjadi 12 bungbung dengan
menambahkan enam nada lagi, yaitu nadanya menjadi berbunyi ndéng, ndung, ndang,
nding, ndong, ndéng - ndeng, ndung, ndang, nding, ndong, ndéng. Mengenai laras

pelog tujuh nada dulu pernah digunakan, tetapi sekarang jarang digunakan karena
38



penabuh generasi sekarang (anak-anak) belum bisa untuk memainkannya. Bungbang
pangede (jegogan) dalam gamelan bungbang berfungsi sebagai penekanan melodi

gending.

Gambar 3.3 Panggul yang Digunakan untuk Memainkan
Bungbang Pangede (Jegogan)
(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)

Bungbang Madya (Pemade)

Alat atau instrument pemade pada gamelan bungbang juga disebut dengan
bungbang madya yang memiliki ukuran sedang dengan nada lebih tinggi satu oktaf di
atas bungbang pangede (jegogan). Instrument bungbang madya (pemade) dalam
gamelan bungbang terdiri dari bungbung bernada ndung, ndang, nding, ndong,
ndeng, serta dulu kadang-kadang menggunakan laras pelog tujuh nada dengan
menambahkan nada pemero ndeung dan ndaing dengan urutan nding, ndong, ndeng,

ndeung, ndung, ndang, ndaing.

39



Gambar 3.4 Bungbang Madya (Pemade)
(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)

Bungbang madya (pemade) umumnya dimainkan oleh 10 orang penabuh
dengan lima nada yang sama, yaitu berbunyi ndung, ndang, nding, ndong, ndéng -
ndung, ndang, nding, ndong, ndéeng. Tetapi kadang-kadang untuk membuat suasana
menjadi lebih riuh dan megah biasanya lima pokok nada tadi dikalikan menjadi tiga
kelompok nada pokok yang bisa dimainkan dengan 15 orang penabuh. Mengenai
laras pelog tujuh nada dulu pernah digunakan, tetapi sekarang jarang digunakan
karena penabuh generasi sekarang (anak-anak) belum bisa untuk memainkannya.

Teknik pukulan yang biasa digunakan dalam memainkan bungbang madya
(pemade) adalah ngotek, nerumpuk, dan ngatih dengan pukulan polos ataupun
nyangsih. Bungbang madya (pemade) dalam gamelan bungbang berfungsi sebagai
pemberi angsel-angsel dengan membuat motif tertentu dan mengisi rongga-rongga

melodi yang dihasilkan oleh bungbang pangede (jegogan).

40



Gambar 3.5Panggul yang Digunakan untuk Memainkan
Bungbang Madya (Pemade)
(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)

Bungbang Alit (Kantil)

Alat atau instrument kantil pada gamelan bungbang juga disebut dengan
bungbang alit yang memiliki ukuran paling kecil dengan nada melengking lebih
tinggi dari nada bungbang madya (pemade). Instrument bungbang alit (kantil) dalam
gamelan bungbang terdiri dari bungbung bernada ndung, ndang, nding, ndong,
ndeng, serta dulu kadang-kadang menggunakan laras pelog tujuh nada dengan
menambahkan nada pemero ndeung dan ndaing dengan urutan nding, ndong, ndeng,
ndeung, ndung, ndang, ndaing. Bungbang alit (kantil) pada dasarnya sama dengan
bungbang pemade yang dimainkan oleh 10 orang penabuh dengan lima nada yang
sama, Yaitu berbunyi ndung, ndang, nding, ndong, ndeng - ndung, ndang, nding,
ndong, ndéeng. Tetapi kadang-kadang untuk membuat suasana menjadi lebih riuh dan

megah biasanya lima pokok nada tadi dikalikan menjadi tiga kelompok nada pokok

41



yang bisa dimainkan dengan 15 orang penabuh. Mengenai laras pelog tujuh nada
dulu pernah digunakan, tetapi sekarang jarang digunakan karena penabuh generasi
sekarang (anak-anak) belum bisa untuk memainkannya. Penggunaan pelog tujuh nada

juga tergantung pada komposisi yang dimainkan sehingga sewaktu-waktu bisa

ditambahkan.

Gambar 3.2 Bungbang Alit (Kantil)
(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)

42



Sama halnya dengan bungbang madya (pemade), teknik pukulan yang biasa
digunakan dalam memainkan bungbang alit (kantil) adalah ngotek, nerumpuk, dan
ngatih dengan pukulan polos ataupun nyangsih. Bungbang alit (kantil) dalam
gamelan bungbang berfungsi sebagai pemberi angsel-angsel dengan membuat motif
tertentu dan mengisi rongga-rongga melodi yang dihasilkan oleh bungbang pangede
(jegogan). Dengan susunan nada satu oktaf lebih tinggi dari bungbang madya, warna

bunyi yang dimainkan bungbang alit juga memperkaya dan menambah tekstur bunyi.

Gambar 3.7Panggul yang igunakan untuk Memainkan Bungbang Alit (Kantil)
(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)

Ketiga kelompok instrument bungbang yang terdiri dari bungbang pengede
(besar), bungbang pemade (menengah) dan bungbang kantilan (kecil) tersebut
merupakan instrumen pokok yang tersusun dalam 4 (empat) tingkatan oktaf. Ketiga
instrument pokok gamelan bungbang yang bertangga nada slendro, urutan nada-
nadanya dalam satu oktaf memiliki interval yang sama, sedangkan gamelan bungbang

yang bertangga nada pelog, urutan nada-nadanya dalam satu oktaf memiliki susunan

43



interval yang tidak sama. Orkestrasi gamelan bungbang juga dilengkapi dengan
instrument pendukung lainnya seperti sebuah kajar bambu yang berfungsi mengatur
irama ketukan sebagai penuntun gending, sepasang kendang lanang wadon sebagai
pemimpin yang mengatur tempo dan dinamika lagu, sebuah cengceng/rincik, sebuah
gong pulu, sebuah gong pencon, dan beberapa buah suling bambu.

Mengenai teknik yang digunakan dalam memainkan gamelan bungbang
hampir sama dengan teknik memainkan gamelan Bali pada umumnya, Yyaitu
menggunakan teknik pukul yang menonjolkan permainan melodi dan kotekan polos

ataupun nyangsih.permainan melodi dan kotekan polos ataupun nyangsih.

m
=
"
-
.

Gambar 3.8 Instrument Kajar, Suling, dan Cengceng Ricik pada Barungan Gamelan Bungbang
(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)

44



Gambar 3.9 Instrument Kendang Lanang
Wadon, Gong Pulu, dan Gong Bermoncol
pada Barungan Gamelan Bungbang

(Sumber: Dok. D.G.Y. Basudewa, 2019)

3.2 Fungsi Pertunjukan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan
Pertunjukan seni musik, khususnya seni musik tradisional dapat dibedakan
menjadi dua menurut Hartaris (2007, 89), yaitu pertujukan musik solo dan

berkelompok. Musik solo pertunjukannya biasa dilakukan secara individu atau

45



tunggal oleh pemain yang bersangkutan, baik itu permainan musik instrumen atau
musik dengan suara (vokal). Sedangkan pertunjukan musik secara berkelompok
dimainkan lebih dari satu pemain musik. Pertunjukan secara berkelompok ini lagi
dibedakan menjadi beberapa jenis seperti: (1) Duet, merupakan pertunjukan yang
dibawakan oleh dua pemain musik yang bermain secara bersama; (2) Trio,
merupakan bentuk pertunjukan musik yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri
dari tiga pemain musik yang bermain bersama; (3) Kuartet, merupakan bentuk
penyajian musik yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri dari empat pemain
musik yang bermain secara bersama; (4) Kuintet, merupakan bentuk penyajian musik
yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri dari lima pemain musik yang bermain
secara bersama; (5) Sextet, merupakan bentuk penyajian musik yang dibawakan oleh
satu grup yang terdiri dari enam pemain musik yang bermain secara bersama; (6)
Septet, merupakan bentuk penyajian musik yang dibawakan oleh satu grup yang
terdiri dari tujuh pemain musik yang bermain secara bersama; (7) Oktet, merupakan
bentuk penyajian musik yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri dari delapan
pemain musik yang bermain secara bersama; dan (8) Nonet, merupakan bentuk
penyajian musik yang dibawakan oleh satu grup yang terdiri dari sembilan pemain
musik yang bermain secara bersama.

Pertunjukan bungbang merupakan sebuah orkestrasi yang didukung oleh 40
sampai dengan 50 penabuh (pemain) bungbang. Setiap penabuh memainkan satu

nada dari alat-alat musik bambu dalam berbagai ukuran. Dari sejumlah penabuh

46



tersebut dibagi ke dalam kelompok-kelompok yang berfungsi sebagai pemain
bungbang jegogan (10 penabuh), bungbang jublag (10 penabuh), bungbang pemade
(10 penabuh), bungbang kantilan (10 penabuh), bungbang kajar (satu penabuh),
cengceng (satu penabuh), kendang (dua penabuh), gong pulu (satu penabuh), suling
(empat - lima penabuh). Kelompok penabuh yang memainkan bungbang besar,
menengah, dan kecil berfungsi sebagai pembawa melodi (pemangku lagu) dan
sebagian penabuh memainkan alat ritmis lainnya sebagai pemangku irama. Penabuh
kendang memegang peranan penting untuk mengatur tempo dan dinamika lagu yang
dimainkan.

Tradisi memainkan gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan berkaitan
dengan fungsinya sebagai media estetik untuk menghibur masyarakat. Alan P.
Merriam dalam bukunya berjudul Anthropology of Music (1964) menguraikan ada 10
fungsi musik di masyarakat. Kesepuluh fungsi seni musik yang diuraikan oleh Alan
P. Merrian tersebut, gamelan bungbang memenuhi Kkriteria fungsional sebagai
berikut:

a. Fungsi gamelan bungbang sebagai pengungkapan emosional (the function of
emotional expression), merupakan seni musik yang menjadi media untuk
mengungkapkan perasaan atau emosi | Nyoman Rembang pada masa lampau
ketika berproses dalam mencipatakan bungbang sebagai gamelan anyar yang
terinspirasi dari rintikan air pada aquarium yang dapat mengiringi gerak ikan

hias sebagai tariannya. Pengungkapan emosional ini juga mampu membuat

47



pendengar ikut merasakan apa yang sedang dirasakan oleh pencipta dan
penabuhnya.

. Fungsi gamelan bungbang sebagai penghayatan estetis (the function of
aesthetic enjoyment), merupakan seni musik yang tercipta berdasarkan
penghayatan gerak ikan hias di dalam kolam aquarium yang diiringi dengan
nada-nada rintikan air klak... klik... kluk..., selain itu sebagai karya seni yang
memiliki nilai keindahan dengan dapat ditemukan nilai-nilai estetisnya dari
bunyi melodi, dinamiki, dan harmoninya.

Fungsi gamelan bungbang sebagai hiburan (the function of entertainment),
merupakan seni musik yang dari mulai diciptakan hingga sekarang memang
digunakan sebagai media hiburan karena memiliki unsur-unsur melodi,
harmoni, dan lirik yang membuat penikmat musik merasa terhibur dengan
musik yang disajikan.

. Fungsi gamelan bungbang menjadi sarana komunikasi (the function of
communication), merupakan seni musik yang hanya terdapat di Banjar
Tengah Sesetan saja, dari segi teknik pembuatan dan permainannya hanya
dapat dimengerti oleh masyarakat daerah itu sendiri dengan dapat dilihat dari
melodi atau teks lirik musik tersebut.

Fungsi gamelan bungbang sebagai kontribusi berkelanjutan dan stabilitas (the
function of contribution to the continuity and stability of culture), merupakan

seni musik yang dicipatakan oleh I Nyoman Rembang berisi suatu ajaran

48



berfungsi untuk melanjutkan atau meneruskan suatu ajaran kepada generasi
selanjutnya, ajaran atau norma tersebut terus berkelanjutan sehingga gamelan
bungbang mampu mentradisi di Banjar Tengah Sesetan.

f.  Fungsi gamelan bungbang sebagai kontribusi integrasi sosial (the function of
contribution to the integration of society), merupakan seni musik yang
berperan sebagai alat pemersatu di Banjar Tengah Sesetan, jika dalam satu
kelompok memainkan musik secara bersama-sama, secara tidak langsung
musik tersebut menjadi alat pemersatu baik antara pemain, begitu juga pemain

dan penikmat musik.

3.3 Makna Pertunjukan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan

Di era globalisasi yang ditandai dengan kemajuan digital 4.0 dewasa ini,
kebersamaan dalam berkesenian dirasakan semakin langka. Generasi muda milenial
yang ditakdirkan sebagai generasi yang berlimpah informasi dan teknologi komputer
cenderung berperilaku disruptif perlu diberikan pendidikan berbasis gotong-royong,
komunal, dan berkarakter untuk menguatkan jati diri mereka. Hal ini dipandang perlu
untuk mengantisipasi perkembangan anak-anak milenial yang serba instan, kurang
peduli dengan lingkungannya karena kecanduan game on line. Kekhawatiran generasi
tua terhadap perkembangan anak-anak milenial yang cenderung menyendiri, egois,
dan kurang berkomunikasi menjadi alasan utama untuk menghimpun mereka kedalam

komunitas yang dapat menumbuhkan rasa kebersamaan. Para orang tua berkewajiban

49



untuk menuntun anak-anaknya agar menjadi dewasa dan menjadi pemimpin yang
berguna bagi komunitas dan lingkungannya. Mereka akan merasa bangga jika tradisi-
tradisi leluhur bisa diwariskan kepada anak-anaknya. Untuk menjawab permasalahan
di atas, para tetua selalu mendorong generasi mudanya untuk tetap mempertahankan
potensi kesenian tradisi yang ada di Banjar Tengah Sesetan seperti: gambuh,
palegongan dan bungbang.

Gamelan bungbang sebagai bagian dari kehidupan masyarakat di Banjar
Tengah Sesetan tak dipungkiri pasti mengandung nilai-nilai positif bagi masyarkat,
khususnya dikalangan generasi muda setempat. Melalui kegiatan bermain gamelan
bungbang mereka dapat berkumpul dan saling berkomunikasi. Bermain bungbang
merupakan olah keterampilan untuk menguasai teknik permainan dan pencapaian
rasa musikal. Untuk mencapai keterampilan tersebut dibutuhkan waktu latihan yang
cukup, berinteraksi dengan pemain-pemain lainnya, mengikuti instruksi pelatih,
mendengar dan menghafal lagu-lagu. Dalam proses pembelajaran tersebut mereka
dituntun untuk displin menepati waktu dan belajar dengan sungguh-sungguh untuk
mencapai target sebuah pementasan. Dalam proses pembelajaran inilah mereka akan
merasakan makna kebersamaan yang sangat berarti untuk diterapkan di lingkungan
keluarga maupun dalam pergaulan sosial yang lebih luas.

Secara filosofis dapat dibayangkan bahwa bentuk orkestrasi gamelan
bungbang mengandung unsur-unsur demokratisasi karena peran dari setiap bungbang

merepresentasikan keterlibatan individu secara kolektif. Bayangkan setiap nada

50



mempunyai hak dan kewajiban dalam satu kolektifitas untuk mencapai keharmonisan
dalam sebuah komposisi. Jika di dalam kolektifitas tersebut terjadi kekurangan dari
satu atau sebagian nada yang hilang akan menyebabkan terjadinya ketidak
seimbangan, tidak lengkap, dan tidak harmonis sehingga keindahan lagu tidak
tercapai. Untuk mencapai keutuhan lagu dan komposisi setiap penabuh harus
bekerjasama secara komunal. Kerjasama, toleransi dan kesabaran sangat penting
untuk mengantisipasi irama diantara para pemain. Berkomunikasi dan bekerjasama di
dalam pertunjukan bungbang adalah suasana demokratis yang melahirkan keindahan
dengan mengutamakan kebersamaan dan saling pengertian.

Bermain bungbang juga dapat dibanggakan sebagai sebuah identitas.
Gamelan bungbang kini menjadi identitas komunitas muda-mudi di Banjar Tengah
Sesetan. Para muda-mudi yang tergabung dalam Sekaa Teruna Santi Graha merasa
bangga memiliki seorang tokoh seni budaya, seorang maestro karawitan | Nyoman
Rembang yang telah mewariskan sebuah karya cipta gamelan bungbang. Mereka
bangga untuk memanfaatkan gamelan bungbang sebagai wahana kreatif untuk
melestarikan kesenian tradisi. Melalui gamelan bungbang mereka dapat berpartsipasi
dalam kegiatan-kegiatan sosial dilingkungannya dan bahkan berpeluang untuk tampil
dalam acara-acara penting di tingkat nasional maupun internasional. Gamelan
bungbang sebagai produk identitas lokal berpotensi untuk ditingkatkan sebagai
branding ekonomi kreatif karena memiliki keunggulan estetika yang unik dan satu-

satunya ada di Banjar Tengah Sesetan, Kota Denpasar

51



Pertunjukan bungbang di Banjar Tengah Sesetan sangat efektif sebagai media
persembahan dan hiburan masyarakat. Tujuan filosofis persembahan kesenian adalah
pengabdian yang tulus kepada Tuhan Yang Maha Kuasa, lda Sang Hyang Widhi
Wasa. Seluruh pengetahuan, tenaga dan ketrampilan yang kita miliki adalah anugrah
dari Tuhan Yang Maha Kuasa. Maka dengan demikian mempersembahkan karya seni
yang utama adalah menjaga keharmonisan dengan alam semesta melalui konsep
dasar yang memenuhi unsur-unsur logika yang benar (satyam), etika yang baik
(siwam) dan estetika yang indah (sundaram). Konsep dasar yang dimaksud juga
sering diimplementasikan sebagai konsep Tri Hita Karana yaitu hubungan harmonis
antara manusia dengan Tuhan, manusia dengan manusia, dan manusia dengan
lingkungannya. Disisi yang lain persembahan kesenian juga bertujuan untuk
menumbuhkan kesenangan, hiburan dan rasa kedamaian. Konsep dasar yang
dijadikan pegangan untuk mencapai sasaran tersebut adalah dengan melakukan
upaya-upaya sinkronisasi dalam berbagai aspek kehidupan berdasrkan konsep desa
(tempat), kala (waktu), patra (keadaan). Pertunjukan bungbang yang telah mentradisi
di Banjar Tengah Sesetan adalah sebuah pengabdian untuk mengharumkan nama

desa sekaligus memberi hiburan bagi masyarakat desa.

3.4 Upaya Pelestarian Gamelan Bungbang di Banjar Tengah Sesetan
Penduduk pulau Bali sebagian besar beragama Hindu mewarisi tradisi

berkesenian dengan nilai-nilai siwam, satyam, sundaram. Nilai-nilai utama tersebut

52



menjadi landasan moral, etika dan estetika untuk memuliakan kehidupan secara
sekala dan niskala. Para seniman menjunjung tinggi nilai-nilai keindahan (sundaram)
karena mereka yakin di dalam keindahan terdapat nilai-nilai kebenaran (satyam)
sebagai tuntunan untuk mencapai ketentraman dan kedamaian (siwam). Nilai-nilai
kesucian, kebenaran, dan keindahan adalah tuntunan ideal para seniman sebagai
sumber inspirasi untuk mengembangkan nilai-nilai kehidupan menuju kebahagiaan
dan kemakmuran.

Demikian pula halnya dengan tujuan masyarakat Banjar Tengah Sesetan di
Kota Denpasar. Mereka berharap kehidupan berkesenian yang mereka lakoni akan
terus hidup, berkembang dan tetap lestari. Berbagai upaya yang telah dilakukan oleh
masyarakat untuk melestarikan gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan perlu
mendapat perhatian dan apresiasi dari kalangan yang lebih luas termasuk dari
Pemerintah Kota Denpasar.

Pemerintah Kota Denpasar mempunyai kewenangan dan sekaligus
berkepentingan untuk melakukan pembinaan teknis maupun dukungan finansial demi
keberkelanjutan eksistensi gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan. Secara
sosial gamelan bungbang tidak semata-mata berdmensi kesenian namun sudah
merupakan permasalahan sosial yang terkait dengan pendidikan dan pewarisan nilai-
nilai budaya. Roadmap Denpasar sebagai Kota Kreatif telah menetapkan wilayah
Desa Sesetan sebagai salah satu tujuan wisata yang dikemas dengan atraksi Omed-

Omedan yang berlangsung secara periodik setiap tahun dengan atraksi seni budaya.

53



BAB IV
PENUTUP

4.1 Simpulan

Keberadaan gamelan bungbang anyar di Banjar Tengah Sestan masih perlu
dipublikasikan agar diketahui oleh masyarakat lokal, nasional maupun internasional.
Berdasarkan hal tersebut Pemerintah Kota Denpasar melalui Bidang Kesenian Dinas
Kebudayaan melakukan upaya pelestarian, pendataan inventori serta menyusun buku
elektronik (e-book) yang nantinya diterbitkan secara online di Website Denpasar
Culture dan juga dicetak dalam bentuk buku oleh Dinas Kebudayaan Kota Denpasar.

Gamelan bungbang anyar di Banjar Tengah Sesetan merupakan satu-satunya
karya menumental yang unik dan mentradisi di Banjar Tengah Sesetan. Gamelan
Bungbang menjadi unik, karena gagasan musikal yang dihasilkan terinspirasi dari
tetesen bunyi air. Gamelan bungbang dibuat dari bahan bambu berbentuk setengah
kentongan (kulkul) dan dapat dilaras dalam nada-nada pelog maupun selendro. Setiap
buluh bungbang merepresentasikan satu nada yang dimainkan oleh seorang penabuh.
Kendatipun seorang penabuh hanya memukul satu alat bungbang, namun peran,
keterhubungan dan fungsinya dalam memainkan melodi, mengatur ritme dan
dinamika permainan semuanya terjalin dalam satu kesatuan komposisi, sehingga
seorang penabuh dengan satu nada bungbang dituntut untuk menghafal lagu secara

keseluruhan.

54



Bungbang diperkenalkan dan dipentaskan pertama kalinya pada tanggal 16
November 1988 di Desa Sesetan dalam rangka pembukaan lomba desa. Kata
bungbang juga dapat diartikan sebagai permainan kata-kata (words-game). Jika kata
bungbang dibagi menjadi dua akan memunculkan kata “bung” dan “bang”. Kata
“bung” dapat diasosiasikan sebagai bungbung yaitu instrument yang terbuat dari
bambu, sedangkan kata “bang” merupakan akhir kata dari Rembang yaitu nama akhir
dari I Nyoman Rembang. Istilah bungbang selain bersumber dari kutipan Kakawin
Bharatayudha, juga dapat diartikan sebagai permainan bahasa (linguage game)
dimana bungbang sebagai karya monumental yang diciptakan oleh I Nyoman
Rembang identik dengan bungbungnya Rembang.

Secara filosofis bermain gamelan bungbang identik dengan nilai-nilai
kolektifitas untuk mencapai kehidupan yang harmonis. Bermain bungbang juga dapat
dibanggakan sebagai sebuah identitas. Gamelan bungbang sebagai produk identitas
lokal berpotensi untuk ditingkatkan sebagai branding ekonomi kreatif karena
memiliki keunggulan estetik yang unik dan satu-satunya ada di Banjar Tengah
Sesetan. Dalam konteks sosial tradisi gamelan bungbang di Banjar Tengah Sesetan
sangat efektif sebagai media persembahan dan hiburan masyarakat.

I Nyoman Rembang sebagai seniman karawitan, guru karawitan, komposer
gamelan, pencipta gamelan bungbang, dan sekaligus sebagai maestro karawitan Bali
telah berkontribusi secara tulus dan bijak melestarikan dan mengembangkan

karawitan Bali. Berimajinasi dan mengolah gagasan untuk menghasilkan

55



pembaharuan merupakan bagian yang tidak terpisahkan dalam berkesenian karena
kesenian sebagai salah satu unsur kebudayaan yang selalu berubah mengikuti jaman
dan kebutuhan masyarakat lingkungannya. Hal itulah yang dilakoni oleh I Nyoman
Rembang dengan melakukan terobosan-terobosan dan eksperimen kreatif yang tiada
henti dan tidak pernah puas mengikuti naluri berkeseniannya. Tradisi gamelan
bungbang di Banjar Tengah Sesetan adalah bukti nyata hasil karya cipta Pak
Rembang yang kini menjadi kebanggan Sekaa Teruna Teruni Banjar Tengah Sesetan.

Berdasarkan beberapa point tersebut di atas, tradisi gamelan bungbang anyar
di Banjar Tengah Sesetan perlu dipublikasikan agar diketahui secara luas di wilayah
Bali, nasional sampai ke manca negara. Berdasarkan hal tersebut Pemerintah Kota
Denpasar melalui Bidang Kesenian Dinas Kebudayaan melakukan upaya pelestarian,
pendataan dengan cara menginvantaris, serta menyusun buku elektronik (e-book)
yang nantinya diterbitkan secara online di Website Denpasar Culture dan juga dicetak

dalam bentuk buku oleh Dinas Kebudayaan Kota Denpasar.

4.2 Rekomendasi

Melalui hasil penelitian inventarisasi Bungbang: Tradisi Gamelan Anyar di
Banjar Tengah Sesetan dapat dilaporkan bahwa gamelan bungbang merupakan asset
seni budaya yang diwariskan oleh maestro seni karawitan | Nyoman Rembang. Untuk
mempertahankan eksistensinya perlu adanya upaya-upaya sistematis untuk memberi

ruang kreatif yang merangsang munculnya kreasi-kreasi baru. Kepada masyarakat

56



Banjar Tengah Sesetan, khususnya Sekaa Teruna kami merekomendasikan agar tetap
menjaga dan melestarikan eksistensi gamelan bungbang tersebut sebagai warisan
budaya yang nantinya tetap eksis dan lestari keberadaannya.

Penelitian dan kajian inventariasi gamelan bungbang saat ini dapat
diproyeksikan untuk penetapan warisan tak benda sebagai domain seni pertunjukan
jika sudah mencapai usia 50 tahun. Melalui penelitan dan kajian seperti ini nantinya
warisan budaya di Kota Denpaar dapat teregistrasi dengan baik, selanjutnya akan
dikaji dan diusulkan oleh Dinas Kebudayaan Kota Denpasar ke tingkat Nasional agar
dapat ditetapkan sebagai Warisan Budaya Tak Benda Indonesia maupun diusulkan

untuk menjadi warisan budaya dunia yang tetapkan oleh UNESCO.

57



DAFTAR PUSTAKA

Anonim. 2018. Profil Kelurahan Sesetan. Denpasar: Kelurahan Sesetan.

Astita, I Nyoman. 2013. “I Nyoman Rembang Pencinta Musik Bambu, Pencipta
Gamelan Bumbang”. Sekar Jagat Bali. Denpasar: UPT Penerbitan ISI
Denpasar.

Astita, | Nyoman, dkk. 2015. Pesta Kesenian dan Budaya Bali Seni Pertunjukan
Modal Dasar Pesta Kesenian Bali dan Pembangunan Bali Berkelanjutan.
Denpasar: Deva Communications.

Bandem, | Made. 2013. Gamelan Bali Di Atas Panggung Sejarah. Denpasar: Penerbit
STIKOM Bali.

Covarrubias, Muguel. 1937. Island of Bali. New York: A.A. Knof.

Handayani, A.A. Sagung Mirah. 2015. “Tari Janger di Banjar Pegok, Desa Sesetan,
Kota Denpasar, Kajian Bentuk, Fungsi, dan Estetika”. Tesis. Denpasar:
Program Pascasarjana Institus Seni Indonesia.

Hartaris, Andijaning Tyas. 2007. Seni Musik SMA Kelas XII. Semarang: Erlangga.

Merriam, Alan P. 1964. The Antropology of Music. Evanston II: Northwestern
University Press.

Muliana, I Nengah. 2011. “Rembang dan Bungbang”. Gelar Jurnal Seni Budaya Vol.
9 No. 2 Desember 2011. ISSN: 1410-9700. Hal. 171-181. Surakarta: Institut
Seni Indonesia Surakarta.

Pardede, Evelina. 1998. Alat Musik Tradisional Koleksi Museum Jambi. Jambi:
Proyek Pembinaan Permuseuman Jambi.

Suadnyana, I Kadek. 2007. “Perancangan Video Profil Gamelan Bungbang Karya |
Nyoman Rembang di Bali dan Media Pendukungnya”. Skripsi. Yogyakarta:
Institut Seni Indonesia Yogyakarta.

Supanggah, R. 1995. Etnomusikologi. Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya.

58



A
i
RS -~
Yy
Il\ D% ;‘

PEMERINTAH KOTA DENPASAR
DINAS KEBUDAYAAN

= » ““ K

L .\'wu z




